Unter dem Bodhibaum

Buddhas urspriingliche Sicht
auf die bedingte Zusammenentstehung

von Buddhadasa Bhikkhu



,,unter dem Bodhibaum - Buddhas urspriingliche Sicht auf
die bedingte Zusammenentstehung*
von Buddhadasa Bhikkhu

Copyright © 2017 by Santikaro, published by Wisdom Publi-
cations

German translation rights arranged with WISDOM PUBLI-
CATIONS INC.

Ubersetzung aus dem Englischen ins Deutsche: Viriya
NUR ZUR FREIEN VERTEILUNG
Druck: digital business and printing GmbH (Berlin), 2024

Kontakt/Bestellungen: bgm@buddhismus-muenchen.de
Herausgeber: Buddhistische Gesellschaft Mlnchen e.V.



Inhaltsverzeichnis

Vorwort des Ubersetzers und Danksagung............cccuevevereeruernnnne. 1

1. Buddhismus ist natirliche Wahrheit 19

2. Unabhéngig Ursachen und Bedingungen untersuchen
33

3. Training im direkten Erleben von Freiheit 49

4, Jenseits von positiv und negativ 63

5. Das naturliche Gesetz der Konditionalitét 77

6. Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben iberwinden
87

7. Paticcasamuppada: Geburt ins Leiden 99

8. Dimensionen und Verlaufe des Paticcasamuppada
109

9. Paticcasamuppada fiir Kinder 125

10. Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst 137

11. Himmel und Hollen 151

12. Den Strom des Leidens einddmmen 163

13. Bedingtes Erléschen (pasiccanirodha) 175

14. Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen
189

15. Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen 207

16. Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens
223

QUEITENTEXLE ...ttt ettt sttt 233

WOEIKIATUNGEN ...t 277






Vorwort des Ubersetzers und Danksagung

Hintergrund und Herkunft

Die Morgenglocke klingt um vier Uhr morgens durch den
Kokospalmenhain der Suan Mokkh International Dhamma
Hermitage. Etwas landeinwarts vom Golf von Siam ist das
Klima schon warm und tropisch aber relativ kiihl so friih am
Tag. Die Teilnehmer des monatlichen Meditationskurses wa-
chen auf, ziehen sich an und versammeln sich zum eineinhalb
Kilometer langen Spaziergang in der Dunkelheit. Wie h&ufig
in den Monaten von Februar 1986 bis Oktober 1991 wird
Ajahn Buddhadasa auch wahrend dieses Retreats sprechen.
Viele in der Reihe, die sich auf der StichstraBe zwischen
Sumpfen und Mangroven in Richtung Suan Mokkh (Garten
der Befreiung) bewegt, wissen wenig bis gar nichts iber den
achtzigjahrigen Monch, den sie gleich treffen werden - den
Grinder dieses Ortes, an den sie gekommen sind, um etwas
uber Buddhismus und Meditation zu lernen. Fiur etwa ein
Drittel von ihnen ist der Buddhismus ganz neu und sie sind
direkt von den Stranden Siid-Thailands in diesen Retreat ge-
stolpert. Doch die Gastfreundschaft der Thais und die
Freundlichkeit der Kursbetreuer, zumeist Westler wie sie
selbst, machen es ihnen leicht dem Programm zu folgen.

Die Kursteilnehmer betreten unter den Laubkronen grof3er
Baume das eigentliche Suan Mokkh, das von Ajahn Bud-
dhadasal932 gegrundete und in den frihen 1940ern hierher
verlegte Kloster. Plnktlich um 5.00 Uhr sitzen sie auf den
Betonbanken aulerhalb eines einfachen zweistéckigen Ge-
b&udes. Ein &lterer, rundlicher Mdnch geht mit Hilfe eines
Stocks langsam zu seinem Sitzplatz, gefolgt von einem Hund,
der den Anschein erweckt, als gehore ihm dieser Platz. Wah-
rend Ajahn Buddhadasa seine Robe ordnet und sich zurecht-
setzt, nimmt ein dunner amerikanischer Monch den Platz

Vorwort 1



neben ihm ein. Ajahn Buddhadasa rauspert sich und beginnt
nach einer kurzen BegriRung mit dem heutigen Thema. Der
Amerikaner - ich - (bersetzt erst Satz fiir Satz, dann ein paar
Séatze hintereinander und schliellich einige Minuten lang.
Wenn der Ubersetzer etwas auslasst, wiederholt es Ajahn
Buddhadasa. Gelegentlich unterbricht er die Ubersetzung mit
einem Husteln und einer Korrektur. Da der amerikanische
Monch seit tber zwei Jahren fir ihn Ubersetzt, wird er durch
die Korrekturen kaum aus dem Konzept gebracht und ist
dankbar fur das warnende Histeln.

Ajahn Buddhadasa ist nicht in Eile, denn er hat UGber eine
Woche Zeit fur seine Erklarungen. Ausgehend von der An-
nahme, dass seine Zuhorer wenig tUber den Buddhismus wis-
sen und somit frei von vorgefassten Meinungen sind, die vie-
le der geborenen Buddhisten mit sich tragen, legt er die
Grundlage daftr, was Buddhismus ist und was er nicht ist.
Wesentlich besser mit westlicher Philosophie und Literatur
vertraut als andere Meister der thaildndischen Waldtradition,
kann er mit gdngigen Annahmen uber ,,Ismen* (ldeologien),
Philosophie und Religion umgehen. ,,Religion* auf eine Wei-
se betrachtend, die mit der Lehre des Buddha tbereinstimmt,
statt den Buddhismus in westliche Kategorien zu pressen,
erklart er, welche Art von Religion der Buddhismus ist. Er
spricht sogar das Thema ,,Gott* an, obwohl der amerikani-
sche Ubersetzer ihn darauf hingewiesen hat, dass nur wenige
der Zuhorer an den Gott glauben, Uber den Ajahn Bud-
dhadasa in der Bibel und im Koran gelesen hat.

Seine beiden Einflhrungsvortrage beschliel3t er, indem er von
der Kihle und der Freiheit, die das Ziel des Buddhismus sind,
spricht. Im dritten Vortrag greift er dann sein priméres Thema
auf - die Bedingte Zusammenentstehung. Wie sich diese Leh-
re als einigender roter Faden durch die gesamte Buddhalehre
zieht und auf deren tiefste Einsichten hinweist, bietet mehr
als genug Stoff fur die n&chsten Vortrage.

2 Unter dem Bodhibaum



Jedes Lehrgesprach mit Ubersetzung dauert zwei Stunden.
Wahrenddessen kommen und gehen gelegentlich ein paar
Hunde, die Ddmmerung setzt ein und die H&hne beginnen ihr
morgendliches Konzert. Hinter uns verlassen die Mdnche das
Kloster zu ihrem Almosengang. Um 7 Uhr kehren die Kurs-
teilnehmer zur Internationalen Dhamma Hermitage zuriick,
um zu fruhsticken und sich dann einen Tag der meditativen
Praxis zu widmen und Anleitung zur ,,Geistesgegenwart beim
Atmen® zu erhalten. Ajahn Buddhadasa verabschiedet sie zu
ihrem ,,Morgenspaziergang“ gerne mit dem Rat ,.zu gehen
ohne einen Gehenden*.

Bedingtes Zusammenentstehen im Buddhismus

Der umfangreiche Lehrkorpus des Buddha hat seine Veranke-
rung in einer Handvoll Kerneinsichten und Prinzipien. Der
Buddha erklérte, dass seine Lehre sich nur mit dukkha (Be-
driickung, Unbefriedigendheit, Leid) und seinem Erldschen
(nirodha) befasst.

,,Bhikkhus, es gibt Gruppen von Samanas (Wanderaske-
ten) und Brahmanen, die mich grundlos, auf nichtige Wei-
se, unwahr und falsch so darstellen: ,,Der Samana Gotama
ist einer, der in die Irre fuhrt; er beschreibt die Vernich-
tung, die Zerstdrung, die Ausléschung eines existierenden
Wesens.” Da ich das nicht lehre, da ich das nicht verkiin-
de, bin ich also grundlos, auf nichtige Weise, unwahr und
falsch von einigen Samanas und Brahmanen so dargestellt
worden. Ihr werdet mich Derartiges nie sagen horen.

Freunde, sowohl friher wie auch jetzt ist das, was ich
verkunde, nur dukkha und das ruckstandslose Erléschen
von dukkha.*!

! MN 22: Alagaddiipama Sutta, (auch SN 22, 86 und SN 44, 2)

Vorwort 3



Betrachtet wird dieses Kernanliegen durch das Prisma des
tiefgrindigen Verstehens der Konditionalitat (idappacca-
yata), dass alles, was immer auch entstehen, sich veréandern
und vergehen mag, das nur in Abh&ngigkeit von anderen,
gleichermal3en essenzlosen Dingen tun kann.

., Wenn dieses existiert, existiert (naturgeman) dieses;
Durch das Aufsteigen von diesem, steigt dieses (folgerich-
tig) auf.

Wenn dieses nicht existiert, existiert dieses (naturgeman)
nicht;

Durch das Erléschen von diesem, erlischt (folgerichtig)
dieses.*?

Wenn wir uns selbst und unsere Welt auf diese Weise be-
trachten, als Prozesse, die gemaR der nattrlichen Gesetzmé-
Rigkeit ablaufen, statt als Entitdten, dann sehen wir den
Dhamma, dann sehen wir den Buddha.

,Wer die Bedingte Zusammenentstehung sieht, sieht den
Dhamma.«?
,\Wer den Dhamma sieht, sieht den Buddha.**

Unter Berufung auf diese Aussagen des Buddha wurde Ajahn
Buddhadasa nicht mude darauf hinzuweisen und daran zu

2MN 79: Ciilasakuludayi Sutta. (auch SN 12, 21; SN 22, 57; A X,
92; u.a.) Ublicherweise tibersetzt als ,,Wenn dieses existiert, exis-
tiert jenes.* Der ehrw. Nanananda stellt klar, dass es hier um die
Konditionalitat zwischen zwei Elementen, die gepaart sind, geht.
,,Jenes ware etwas auRerhalb dieser Paarung und das ware irrefih-
rend.

3 Mahhatthipadopama Sutta, MN 28
*Vakkali Sutta, SN 22, 87

4  Unter dem Bodhibaum



erinnern, dass die Bedingte Zusammenentstehung (paticca-
samuppada) den Kern des Buddha-Dhamma darstellt. Patic-
casamuppada liefert die mafgebliche Perspektive auf die
Einsichten des Buddha und sein Erwachen. Erkennt man
paticcasamuppada, dann erkennt man auch die naturliche
Wahrheit, die das Leben befreit.

Folgerichtig bestand Ajahn Buddhadasa darauf, gleich ob
er zu auslandischen Besuchern sprach, fiir die der Buddhis-
mus neu war oder ob er es Thais, die in den Buddhismus ge-
boren waren, in Erinnerung rief, dass die Bedingte Zusam-
menentstehung der Kern der Erfahrung und der Lehre Bud-
dhas ist und damit auch der Kern unseres eigenen Studiums
und unserer Praxis sein misse. Fest davon berzeugt, war
Ajahn Buddhadasa bestrebt paticcasamuppada wieder den
zentralen Platz in der Lehre und der Ausiibung des Dhamma
einzurdumen.

Er empfand es als Verpflichtung, dass jemand wie er, der
sein Leben dem Dienst am Buddha gewidmet hat, alles in
seiner Macht Stehende unternimmt, um die Lehre des patic-
casamuppada zu verkinden. Daran konnten auch die War-
nungen von Alteren der monastischen Hierarchie, dass ge-
wohnliche Menschen nicht im Stande seien, das zu verstehen,
nichts andern. Vielmehr hielt er es fur zwingend notwendig,
zum Kern des urspringlichen Erwachensverstandnisses des
Buddha vorzudringen und sich nicht mit spaterer Rechtgléu-
bigkeit, geschweige denn Frommeleien und Dogmen zu be-
gnugen. SchlieBlich sah er als ,,.Diener des Buddha“ (Bud-
dhadasa) seine Aufgabe darin, die Lehre so zugéanglich wie
mdoglich zu machen, ohne sie jedoch zu verwassern.

In diesem Sinne sprach Ajahn Buddhadasa zum Auftakt
der monatlichen Retreats in Suan Mokkh zu den auslandi-
schen Meditierenden und machte sie mit den Kern-Dhamma-
Lehren, zumeist mit paticcasamuppada, bekannt. Er wollte
diesen Neulingen, die sich unbelastet von traditionellen bud-
dhistischen Glaubensvorstellungen, jedoch vertraut mit wis-
senschaftlichem Gedankengut, sich dem Buddhismus néher-

Vorwort 5



ten, das verstandlich machen, was im Buddhismus einzigartig
und von zentraler Bedeutung ist. So liel3 er die Glaubenssatze
weg, die traditionellen Buddhisten gefallen und befasste sich
nur mit dem Kern der Lehre. Dieses Buch will diesen Ansatz
nachvollziehen.

Unter den traditionellen Annahmen Uber paticcasa-
muppada findet sich die Ansicht, dass diese Lehre zu schwie-
rig flr Laienanhanger sei, dass sie dadurch nur verwirrt und
in die Irre gefilhrt wiirden.® Es ist aber zur Befreiung unab-
dingbar notwendig paticcasamuppada zu verstehen und der
Buddha machte das deutlich, als er zu Ananda sagte:

,Diese Bedingte Entstehung, erscheint tiefgrindig und ist
wahrhaftig tiefgrindig. Weil dieses Dhamma nicht ver-
standen, nicht durchschaut wird, darum ist die Menschheit
verwirrt wie ein Garnknduel, verfilzt wie ein Vogelnest,
verheddert wie Gestriipp*®

Fur uns als empfindende Wesen, die wir im Leiden festsitzen,
weil wir paticcasamuppada nicht verstehen, ist das Ergrin-
den von paticcasamuppada entscheidend, um die Leidfrei-
heit, das Erléschen von dukkha, dem alleinigen Zweck des
urspriinglichen Buddha-Dhamma, zu erreichen. Dies macht
es obligatorisch fir Dhamma-Lehrer diese wichtige Lehre
allen ernsthaft Praktizierenden, auch den Nicht-Ordinierten,
zugénglich zu machen. Diese Ubersetzung soll Ajahn Bud-
dhadasa bei diesem Bemduhen unterstitzen.

Die Bedingte Zusammenentstehung hangt auch mit den
Lehren von anatta (Nicht-Selbst) und sufifiata (Leerheit) zu-

5 Ahnliches wird auch von anatta and sufifiata, Nicht-Selbst und
Leerheit behauptet, obwohl nichts darauf hinweist, dass der Bud-
dha derartige Ansichten vertreten hatte.

® DN 15, SN 12, 60

6 Unter dem Bodhibaum



sammen. Im Buch ,,Kernholz des Bodhibaums*’ haben wir
eine repréasentative Darstellung zur Rolle der Leerheit in den
Pali Sutten (Lehrreden des Buddha). Hier nun finden wir die
komplementéren Perspektiven von idappaccayata und patic-
casamuppada. Sie alle helfen uns zu erkennen, dass nichts
gefunden werden kann, das ein wirkliches Selbst - ein sub-
stantielles, unabhédngiges und dauerhaftes Etwas, das ‘Ich’
bin - ware, und daher gibt es auch nichts, das es wert waére,
als Ich oder Mein festgehalten zu werden. Darum geht es im
Buddha-Dhamma, und nicht um Religiositat, Moralismus,
Tradition, Klerikalismus, Philosophie oder Gruppenzugeho-
rigkeit. Viele Jahrzehnte lang tat Ajahn Buddhadasa alles,
was er konnte, um solche zweitrangigen Belange abzutrennen
und den Kern, den Sinn und Zweck von paticcasamuppada
freizulegen.

Ajahn Buddhadasas Bedingte Zusammenentstehung

Ajahn Buddhadasas Rolle im Theravada-Buddhismus ist un-
bestreitbar die der Wiederherstellung der Kern-Perspektiven,
die in dem MaRe, in dem der Buddha-Dhamma mit den &u-
Rerlichen Kennzeichen einer Religion belastet wurde, igno-
riert, verloren oder verdeckt worden waren. Rituale, moralis-
tische Glaubensvorstellungen, Spekulationen Gber ein Leben
nach dem Tod, Rechtfertigungen des Spendensammelns, In-
stant-Meditationstechniken und vor allem eine zunehmend
einflussreiche religiose Kaste aus den Reihen derer, die sich
selbst bhikkhus und bhikkhunis® nannten, entstanden in den

7 Zu beziehen bei der Buddhistischen Gesellschaft Miinchen
(BGM); im Internet unter www.dhamma-dana.de

8 Bhikkhu: Almosensammler, einer der die Gefahr in samsara sieht;
Monch. Die Ordenslinie ihrer weiblichen Gegenstiicke, der

Vorwort 7


http://www.dhamma-dana.de/

Jahrhunderten nach Buddhas Hinscheiden. Der Dhamma
wurde aufgespalten in den der Ordinierten und den der Haus-
hélter (upasakas und upasikas).

Dartiber hinaus machte sich ein moralisierender Ton breit,
und der Schwerpunkt verlagerte sich von der Befreiung in
diesem Leben zum Erlangen eines besseren Lebens nach dem
Tod. Auch wenn diese Entwicklungen ihren Platz haben, ge-
riet etwas Entscheidendes in diesem Prozess durcheinander.
Ajahn Buddhadasa akzeptierte weder diese Trennung und die
ihr zugrunde liegende Voreingenommenheit noch das
Schwarz-Weil3-Moralisieren, das die in den Pali Sutten zu
findenden subtileren Betrachtungsweisen unbeachtet lasst.

Nachdem Ajahn Buddhadasa aus dem klosterlichen Bil-
dungssystem des bloRen Auswendiglernens ausgestiegen war
- an einer administrativen Position hatte er ohnehin kein Inte-
resse - zog er sich in einen verlassenen Tempel zurick, ver-
tiefte sich in die Sutten und unterzog sein Studium der Feuer-
probe der eigenen Praxis. Auf diesem Weg entdeckte er den
paricasamuppada wie ihn seiner Ansicht nach der Buddha
intendiert hatte und nicht wie ihn die pedantische, traditionel-
le Orthodoxie interpretiert. Dies erforderte die Erforschung
von paticcasamuppada im Lichte anderer Kernlehren: ,,Nur
dukkha und das Erléschen von dukkha*; ,,Nichts ist es wert
(als Ich oder Mein) ergriffen zu werden; Leerheit; Soheit;
und der mittlere Weg. Vor allem aber musste wahres Ver-
standnis flr ihn von praktischer Art sein und die Betonung
auf der Befreiung von dukkha liegen, statt auf einer metaphy-
sischen, ontologischen oder kosmologischen Sichtweise; eine
Sache der Erfahrung und nicht eine der einfachen Akzeptanz
der Behauptungen spiritueller Autoritaten, praktikabel und in
diesem Leben zur Befreiung fiihrend.

bhikkhunis, starb in den meisten Traditionen aus und wird vieler-
orts gerade wiederbelebt.

8 Unter dem Bodhibaum



Zur Unterstitzung seiner Forschung trug er ber 800 Sei-
ten mit Textstellen aus den Pali-Sutten zusammen, die sich
auf die eine oder andere Weise auf paticcasamuppada bezie-
hen.® Diese wurden unter dem Titel ,,Paticcasamuppdda from
His Own Lips* verdffentlicht. Darin kann man die wunderba-
re Vielfalt der Perspektiven und Details zu paticcasa-
muppada in den Worten des Erhabenen nachlesen, weitge-
hend frei von Annahmen und Verzerrungen spéterer Interpre-
tationen. In der Ubersetzung des Pali-Textes ins Thailandi-
sche belieR Ajahn Buddhadasa die wichtigsten Begriffe in
Pali, wodurch eine Bedeutungsveranderung durch die Uber-
setzung vermieden wurde - ein Problem jeder Ubersetzung.
Zum Beispiel bleibt vifingna einfach vififiagna (Bewusstsein)
und wird nicht zu ,,Wiedergeburtsbewusstsein“'® verdreht,
ein Begriff, den der Buddha selbst nie benutzt hat. Das Wort
jati (Geburt) bleibt einfach jati und es wird ihm nicht die Be-
deutung ,,Wiedergeburt* unterstellt - schlieflich findet sich
auch hier kein ,,wieder* in Pali. Wenn eine Sutten-Passage
nicht eindeutig war, uberliel? er es dem Leser, diese Mehrdeu-
tigkeit zu erkunden. Seine eigenen Ansichten finden sich als
Kommentare im Anhang. Dieses Buch enthélt eine Reihe
solcher Passagen.

Die Entscheidung den orthodoxen Theravada Kommenta-
ren wieder ihren rechtmaRigen Platz zuzuweisen - zweitran-
gig gegenuber den Pali-Sutten, aber potenziell hilfreich fur
das Verstdndnis der Originale - setzte ihn dem konstanten
Beschuss jener aus, die die Kommentarliteratur nie in Zweifel
zogen. Statt sich zu erinnern, dass die Kommentare von den
urspriinglichen Lehren abgeleitet waren, wurden auch sie als

® Zuvor schon hatte er dhnliche Zusammenstellungen zu Buddhas
Leben und den vier edlen Wahrheiten angefertigt. Zu dieser Zeit
gab es noch keine ausfiihrlichen Ubersetzungen dieser Texte auf
Thai.

19 1m Englischen auch ,,re-linking consciousness*.

Vorwort 9



Buddha-Wort akzeptiert. In Antwort auf diejenigen, die sich
von seinem Ansatz bedroht fiihlten, bestand Ajahn Bud-
dhadasa darauf, dass er sich lediglich an die Absicht des
Buddha hielt: Befreiung von dukkha. Seiner Kritik an der
Kommentarliteratur wird in diesem Buch nicht viel Raum
gegeben, da die urspringlichen Vortrage an ein weitgehend
westliches Publikum gerichtet waren, die nicht mit den Pali
Sutten und ihren Kommentaren vertraut waren. Bei dieser
Zuhorerschaft war es nicht notwendig, traditionelle Verirrun-
gen zu kléren, wie das normalerweise bei Thai-Publikum der
Fall war. Dennoch spricht er das kommentarielle System ein
paar Mal an, und die Leser bekommen zumindest eine Ah-
nung von dieser Kontroverse.

Bestimmte Autoren, die dem kommentariellen Verstandnis
von einem paticcasamuppada, der sich Uber wenigstens drei
physische Leben erstreckt, anhdngen, warnen und schelten
diejenigen, die nicht ihres Glaubens sind. Wahrend die besse-
ren Gelehrten unter ihnen gultige Argumente vorbringen
konnen, die ernsthafte Schiiler des Buddhismus nicht ignorie-
ren sollten, neigen sie doch zu Vereinfachungen oder miss-
verstehen schlichtweg die Kritik an ihren Uberzeugungen. Zu
unterstellen, wie es verschiedentlich getan wurde, dass be-
dachte Lehrer wie Ajahn Buddhadasa amoralisch, unverant-
wortlich, oder ketzerisch seien, hat den Beigeschmack von
Autoritarismus, der oft mit scholastischem Hochmut und pat-
riarchalischem Rollenverhalten des Klerus einhergeht. Statt
Dogmen zu verbreiten und den Glauben zu verteidigen
sprach sich Ajahn Buddhadasa fir eine vernlnftige Debatte
aus, auch mit aufrichtigen Meinungsunterschieden, in der nie
vergessen wird, dass unser gemeinsames Ziel das Ende von
dukkha ist. Vielleicht versteht niemand von uns paticcasa-
muppada wahrhaftig und vollkommen und wir kénnen uns
den Rest unseres Lebens an seiner Erforschung erfreuen, wie
es auch der Buddha getan zu haben scheint. Genaue und un-
voreingenommene Ubersetzungen der relevanten Sutten sind
dabei von entscheidender Bedeutung.

10  Unter dem Bodhibaum



Die Apologeten der ,Drei-Lebenszeiten-Interpretation‘
behaupten, dass diese sehr wohl im Einklang mit anatta sei.
Ajahn Buddhadasa fand ihre Erklarungen nicht tiberzeugend,
da dies die Schlussfolgerung, dass etwas Gleichbleibendes
vorhanden sein muss, das von einem Leben zum ndchsten
weitergetragen wird, unausweichlich machte. Dieses Vehikel
kammischer Resultate riecht doch sehr nach einem atza, also
nach einer individuellen, eigenstdndigen und besténdigen
Entitat. Ohne eine solche ,,Entitat” aber kdnnen sie nicht er-
klaren - wie sie es gerne wirden - wie kamma Uber verschie-
dene Lebzeiten funktioniert. Ajahn Buddhadasas Ansicht
nach opfern sie den befreienden Wert eines anatta -
Verstandnisses von paticcasamuppada fur ihre moralisch
gepréagte Version von paticcasamuppada. Ihr konventionelles
Verstandnis mag auf der ethischen Ebene korrekt sein und
mag deshalb einen gewissen Wert haben, die hochste Ebene
jedoch entgeht ihnen dadurch. Ajahn Buddhadasa betrachtete
das als eine ungliickliche Entwicklung.

Es besteht kein Zweifel, dass Textstellen, welche die
,,Drei-Lebenszeiten-Interpretation” zu stlitzen scheinen, in
den Sutten vorkommen. Was soll man von ihnen halten?
Nehmen wir sie als buchstablich materiell wahr an? Wenn ja,
wie gehen wir damit um, dass sie der Vorstellung von Nicht-
Selbst zu widersprechen scheinen? Mussen wir eine Sicht-
weise verfalschen, um eine andere zu schitzen? Gibt es we-
niger Widerspruchliches in den Sutten, wenn unser Verstand-
nis weniger wortlich ist? Handelt es sich bei den Sutten um
konventionelle Wahrheit oder um letztendliche Wahrheit?
Konnte es von Wert sein, verschiedene Verstdndnisebenen
von paticcasamuppada zu haben, ohne eine von ihnen, nicht
einmal die von Ajahn Buddhadasa, als einzige und vollstan-
dige Wahrheit zu betrachten?

Ajahn Buddhadasa ist nicht der einzige intelligente und
denkende Gelehrte des Buddha-Dhamma, der einen augen-
scheinlichen logischen Widerspruch in der orthodoxen
Sichtweise in Frage stellt, auch wenn er der erste und bekann-

Vorwort 11



teste Theravada-Lehrer war, der das getan hat. So diskutierte
beispielsweise ein personlicher Vertrauter von ihm, der einen
hohen Rang in der monastischen Hierarchie einnahm, diesen
Widerspruch im privaten Gespréch aber nicht offentlich. In
den letzten Jahrzehnten hat eine wachsende Zahl von Gelehr-
ten und Dhamma-Studenten, sowohl Laien als auch Ordinier-
te, sowohl Asiaten als auch Westler, diese Fragen in ver-
schiedener Weise gestellt. Glucklicherweise werden die Ver-
suche derartige Fragen damit abzutun, dass der Fragende es
einfach nicht versteht, nicht mehr als ehrliche Erwiderung
akzeptiert. SchlieBlich haben jene, die diese Fragen aufwer-
fen, das Thema zumindest genauso tiefgreifend studiert wie
die traditionellen Vertreter.

Der Buddha griff nicht auf Mystik zuriick. Er erkannte an,
dass die religiose Ausdrucksweise, einschlie3lich die seiner
Lehre, die gewdhnliche Sprache nutzen muss, um Erkennt-
nisse und Wirklichkeiten auszudriicken, die weniger offen-
sichtlich sind als die, fir welche die Umgangssprache ge-
schaffen wurde. Der fundamentalistische Geist scheint nicht
willens oder in der Lage zu sein diese grundlegende Tatsache
anzuerkennen und will alle Lehren wortlich interpretieren. Im
Gegensatz dazu erkannte Ajahn Buddhadasa, kreativ und
geschickt, zwei Ebenen der Sprache: die gewohnliche Ebene
der menschlichen Interaktion und die Dhamma-Ebene des
Nicht-Selbst und des Bedingten Zusammenentstehens.!!
Sprachliches Feingeflhl fiir die Bedeutung der Schlusselbe-
griffe und ihrer Veranderung im Laufe der Zeit ist von zent-
raler Bedeutung fir das Verstandnis dieser wesentlichen Leh-
re.

Kurz gesagt besteht ein Teil von Ajahn Buddhadasas Be-
deutung in seiner konsequenten Lesart der Sutten aus der
anatta-Perspektive. Die Ansicht, dass sich paticcasamuppada

11 Siehe Appendix A und ,,Zwei Arten der Sprache* erhéltlich bei
der BGM oder im Internet unter www.dhamma-dana.de.

12  Unter dem Bodhibaum


http://www.dhamma-dana.de/

uber mehrere Lebzeiten erstreckt, hatte lange Zeit die
Theravada-Lehre dominiert. Ajahn Buddhadasa war der erste
bekannte Monch im Thai Buddhismus, der diese offentlich in
Frage stellte. Man muss mit ihm weder ganz noch teilweise
ubereinstimmen, um anzuerkennen, dass er sich ernsthaft und
tiefgreifend mit diesem Thema befasst hat. Wenn das Sehen
von paticcasamuppada, dem Sehen des Dhamma entspricht,
dann kann Ajahn Buddhadasas Sichtweise uns dazu heraus-
fordern in dieser Angelegenheit tiefer zu schirfen. Mdgen
diese Bemuhungen dem Ende von Selbstsucht und dukkha
dienlich sein!

Der Text

Wie auch ,,Anapanasati - Die sanfte Heilung der spirituellen
Krankheit“!? ist dieses Buch aus Niederschriften der ur-
spriinglichen miindlichen Ubersetzungen entstanden. Ich ha-
be diese Niederschriften noch einmal mit den Originalauf-
nahmen von Ajahn Buddhadasas auf Thai gehaltenen Vortra-
gen verglichen, um sicher zu stellen, dass nichts von Bedeu-
tung ausgelassen wurde und die Ausfiinrungen des Uberset-
zers angemessen waren. Mit Hilfe der unten erwéhnten
Freunde wurde aus diesen Vortrdgen ein Buch; es enthélt
alles, was er sagte. Ich habe auch einige meiner Erlauterun-
gen beibehalten, falls sie sich auf Dinge stutzten, die er zu
anderen Gelegenheiten sagte. Die in der mindlichen Beleh-
rung naturlich auftretenden Wiederholungen wurden zum
Teil zusammengefasst. Allerdings wurden einige davon bei-
behalten, um Ajahn Buddhadasas Vortragsstil Rechnung zu
tragen.

12 Erhaltlich bei der BGM oder im Internet unter www.dhamma-
dana.de.

Vorwort 13



Kapitel- und Abschnittsiiberschriften sowie Endnoten
wurden von mir eingefiigt, um dem Leser die Arbeit mit die-
sem Buch zu erleichtern. Gelegentlich habe ich auf meine
Erinnerung und mein Verstandnis seiner Lehren zuriickge-
griffen. Nach meinem besten Wissen sind die dort zu finden-
den Erklarungen im Einklang mit seinem Verstandnis des
Buddha-Dhamma und des Lebens.

Ich habe mich dafiir entschieden den Text weder zu sehr
zu glatten, noch die gelegentlich etwas provokante Aus-
drucksweise abzumildern, denn das hétte bedeutet, den Wort-
laut und den Stil starker zu verandern als es mir meine Loya-
litat erlaubt. Lieber erhalte ich seine eigenen Worte. Ajahn
Buddhadasa sagt wichtige Dinge auf seine eigene Weise, und
es soll ja nicht das Buch von jemand anderem oder eines der
gangigen Dhamma-Biicher werden.

Die urspriinglichen Vortrage und deren Ubersetzungen
entstanden in einem gemeinschaftlichen Prozess. Normaler-
weise begann dieser damit, dass Ajahn Buddhadasa Uber sein
Thema flr die néchste Vortragsreihe nachdachte und es mit
mir besprach. Es hat eine Weile gedauert, bis ich das erkann-
te, aber er probierte bei unseren Gespréchen in der Woche
vor einem Kurs bestimmte Themen und Begriffe an mir aus.
Er liel mich bestimmte Worte im Worterbuch nachschlagen
und besprach sie mit mir, so dass ich eine angemessene Uber-
setzung parat hatte. Wahrend meiner Ubersetzung hérte er zu,
um sicherzustellen, dass ich nichts Wichtiges ausliel3. Wenn
ich es tat oder wenn ich zu viel eigene ,,Verbesserungen®, wie
er es nannte, einflielen lieR, wies er mich mit einem hofli-
chen Réuspern darauf hin. Wie ich bersetzte, hatte Einfluss
auf das, was er als N&chstes sagen wirde. In jedem Fall bin
ausschlieRlich ich als Ubersetzer fiir einige Ausdriicke und
Sétze im Text, die nicht im urspringlichen Thai zu finden
sind, verantwortlich und ich entschuldige mich fur die Stel-
len, bei denen meine Entscheidung nicht weise gewesen sein
mag.

14  Unter dem Bodhibaum



Hinweis zu den Pali Quellen

Ajahn Buddhadasas Lehrdarlegung bezieht sich konsequent
auf die Pali Sutten des Theravada-Buddhismus. Zusammen
mit den Sutras der chinesischen Agamas stellen sie die voll-
standigsten und altesten erhaltenen Aufzeichnungen der
Lehrreden des Buddha dar, die den Original-Lehren des Bud-
dha wahrscheinlich am né&chsten kommen. Um den Lesern
diese ursprunglichen buddhistischen Lehren nahezubringen -
und als Hintergrund fiir Ajahn Buddhadasas Erklarung der
wichtigsten Erkenntnisse des Buddha in Bezug auf das Be-
dingte Zusammenentstehen - habe ich Passagen aus den Pali
Sutten zwischen den Kapiteln dieses Buches eingefuigt. Die
Ubersetzungen sind meine eigenen, basierend auf Ajahn
Buddhadasas Ubersetzungen aus dem Pali ins Thailandi-
sche.!® Da die Pali Sutten fiir Ajahn Buddhadasa der Lehrer
waren, hielt ich das fur angebracht.

Um eine gemeinsame Verstandnisgrundlage der zentralen
Begriffe zu schaffen, betonte Ajahn Buddhadasa die Bedeu-
tung der Pali-Begriffe, die in den Lehrreden des Buddha vor-
kommen. Sich mit ihnen vertraut zu machen ist eine groRe
Hilfe beim genauen Lesen der Lehren. Ich bin mir bewusst,
dass das manchen Lesern sperrig erscheinen mag, jedoch
bitte ich darum, die Mihsal mit diesen prazisen Begriffen im
Dienst eines sorgféltigen und tiefgreifenden Studiums zu er-
tragen.

Ajahn Buddhadasa legte betrachtlichen Wert auf die Be-
deutung und die ordnungsgeméle Verwendung der Pali-
Begriffe. Das ist in einer buddhistischen Kultur wie der thai-
landischen, wo viele Begriffe ohne Beibehaltung der ur-

13 Die deutschen Ubersetzungen wurden von www.palikanon.com
tbernommen und entsprechend der englischen Vorlage angepasst.
Dadurch ergibt sich gelegentlich eine neue, ungewohnte und inte-
ressante Perspektive.

Vorwort 15



spriinglichen Bedeutung in die Sprache aufgenommen wur-
den, nicht immer einfach. Er war wohlbekannt dafiir Begriffe
wiederzubeleben, die im Laufe der Jahrhunderte verwechselt,
vernachldssigt, verzerrt oder in VVergessenheit geraten waren.
Wenn ihr also auf Begriffe wie Geburt, kamma, Glauben,
Religion, Gott - oder auch Dhamma und Achtsamkeit - stof3t,
dann Uberprdft bitte, ob ihr die Bedeutung, so wie er sie ver-
stand, versteht. Ihr masst nicht mit ihm Gbereinstimmen, aber
es wére gut, einen Unterschied zu bemerken, wenn es ihn
gibt. Das gleiche gilt fur andere Lehrer und Ubersetzungen,
asiatische und westliche, alte und moderne. Die Annahme,
dass Begriffe statisch sind und tberall die gleiche Bedeutung
besitzen, fuhrt in der Regel zu Missverstandnissen.

Daher folgt den Anhéngen ein umfangreiches Glossar. Bit-
te nutzt es, da Ajahn Buddhadasa Begriffe so verwendet, wie
sie ursprunglich in den Pali Lehrreden gebraucht wurden, was
nicht immer dem spéteren Gebrauch entspricht, sei es in den
Pali-Kommentaren oder der modernen westlichen Literatur.
Ich hoffe, dass die Worterkl&drungen und die sorgféltige Ver-
wendung der Pali Begriffe euch helfen werden, Nutzen aus
der Sprache der urspriinglichen Lehre zu ziehen.

Verwendete Abkiirzungen

AN  Anguttara-Nikaya

DN Digha-Nikaya

MN  Majjhima-Nikaya

SN Samyutta-Nikaya

Iti Itivutakka (aus dem Khuddaka-Nikaya)

Ud  Udana (aus dem Khuddaka-Nikaya)

Life  The Buddha’s Life from His Own Lips (Thai)
AS  The Noble Truths from His Own Lips (Thai)
PS Paticcasamuppada from His Own Lips (Thai)
AB  Anapanasati-Bhavana (Thai)

16  Unter dem Bodhibaum



Danksagung

Zwei alte Freunde aus Suan Mokkh haben dabei geholfen
dieses Projekt anzustofRen: Sister Wendy McCrae transkri-
bierte die urspriinglichen mundlichen Ubersetzungen und
Sam Settle (Sujitto Bhikkhu) machte friihe Korrekturen. Jo-
nathan Watts hat sich mehr als jeder andere fiir dieses Manu-
skript eingesetzt und liel nicht locker, bis es fertig war. Er hat
auch die Kapitel zu bhava transkribiert und half bei der Ein-
teilung der Kapitel.

Viriya, ein noch alterer Dhamma-Freund aus Suan Mokkh
und Lise McLean, eine neuere Studentin, lasen Entwiirfe des
Manuskripts und halfen mit freundlichem Rat. Aufl3erdem
stellten die Teilnehmer in den Klassen in Oak Park und Chi-
cago, Illinois, und Viroqua und Madison, Wisconsin, hilfrei-
che Fragen, hinterfragten bestimmte Formulierungen und
gaben mir die Chance, die Kapitel an ihnen auszuprobieren.

Jo Marie Thompson, meine Lebenspartnerin in den spate-
ren Phasen des Projekts, gab mir die notwendige emotionale
Unterstutzung, die mir Uber einige persénliche Blockaden
und eine einjéhrige Krebstherapie half. Ohne ihre vielfaltige
Hilfe wére dieses Buch niemals fertig geworden. Sie Uber-
nahm auch das letzte Korrekturlesen.

Santikaro

Vorwort 17






Buddhismus ist nattirliche Wahrheit'*

,,Recht habt ihr, Kalamer, dass ihr da im Unklaren seid
und Zweifel hegt. In einer Sache, bei der man wirklich im
Unklaren sein kann, ist euch Zweifel aufgestiegen.

Kalamer, akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als
unwahr zuriick®®), rein aufgrund einer mindlichen Uber-
lieferung;

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-
wahr zuriick), nur weil es ein allgemeiner Brauch ist;

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-
wahr zuriick), nur weil es ein weitverbreitetes Gericht ist;

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-
wahr zuriick), nur weil es in heiligen Schriften steht;

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-
wahr zuriick), rein aufgrund logischer Schlisse;

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-
wahr zuriick), rein aufgrund bloRer Vernunftgriinde;

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-
wahr zuriick), nur weil es einer oberflachlichen Betrach-
tung standhaltt®,

14 Alle Anmerkungen und Kommentare, die nicht gesondert ge-
kennzeichnet sind, stammen von Santikaro. (Viriya)

15 Diese Liste wird haufig dazu benutzt, um gewisse Aspekte des
traditionellen Buddhismus zurtickzuweisen, wodurch man vom
mittleren Weg abkommen kann; deshalb dieser Einschub, der in der
Sutta nur impliziert wird.

Buddhismus ist natiirliche Wahrheit 19



akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-
wahr zuriick), rein aufgrund bevorzugter Meinungen
(Lieblingsideen);

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-
wahr zuriick), nur weil der Sprecher glaubhaft erscheint;

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-
wahr zuriick), nur weil der Sprecher ,,mein Lehrer® ist.

Wenn ihr aber, Kalamer, selbst erkennt: ‘Diese Dinge
sind unheilsam, sind schédlich, werden von Weisen geta-
delt, und, wenn ausgefiihrt und unternommen, fuhren sie
zu Leiden und bringen keinen Nutzen, dann Kalamer,
maogt ihr sie aufgeben.

Was glaubt ihr, Kalamer: Gereicht die Gier, die in einem
Menschen aufsteigt, ihm zum Heil oder Unheil?*

,,Zum Unheil, Herr.«

»Wenn dieser Mensch gierig ist, von der Gier domi-
niert, wenn Gier sein Herz Uberwaltigt, mag er dann toten,
stehlen, Ehebrechen, und auch andere dazu anspornen; al-
so Handlungen begehen, die zu Leiden und fur lange Zeit
zum Unheil fuhren?*

,.So ist es, Herr.<

»Was glaubt ihr, Kalamer: Gereicht der Hass, der in ei-
nem Menschen aufsteigt, ihm zum Heil oder Unheil?*

,,Zum Unheil, Herr.

. Wenn dieser Mensch hasserfullt ist, von Hass domi-
niert, wenn Hass sein Herz tiberwaltigt, mag er dann toten,

8 dkaraparivitakka: Untersuchung der Bedingungen, Priifung der
Umsténde.

,»Man sollte eine Behauptung nicht aufgrund oberflachlichen
Denkens fur wahr halten, nur weil sie dem sogenannten ,,gesunden
Menschenverstand* entspricht. Nur weil etwas unseren kulturge-
bundenen, gedanklichen Gewohnheiten entspricht, wird es dadurch
nicht wahr.” - | Hilf Kalama Sutta hilf* BGM 1999.

20 Unter dem Bodhibaum



stehlen, Ehebrechen, und auch andere dazu anspornen; al-
so Handlungen begehen, die zu Leiden und fir lange Zeit
zum Unheil fuhren?«

,,S0 ist es, Herr.«

,Was glaubt ihr, Kalamer: Gereicht die Verblendung,
die in einem Menschen aufsteigt, ihm zum Heil oder Un-
heil?«

,,Zum Unheil, Herr.«

,.Wenn dieser Mensch verblendet ist, von Verblendung
dominiert, wenn Verblendung sein Herz tberwaéltigt, mag
er dann toten, stehlen, Ehebrechen, und auch andere dazu
anspornen; also Handlungen begehen, die zu Leiden und
flir lange Zeit zum Unheil fihren?*

,,S0 ist es, Herr.«

,Was glaubt ihr, Kalamer: Sind diese Dinge heilsam
oder unheilsam?“

,Unheilsam, Herr.*

,,Werden sie von Weisen getadelt oder gepriesen?*

,,Getadelt, Herr.*

,,und fihren diese Dinge, wenn ausgefiihrt und unter-
nommen, zu Unheil und Leiden oder nicht? Oder wie steht
es hiermit?«

,Diese Dinge, Herr, wenn ausgefuhrt und unternom-
men, flhren zu Unheil und Leiden. So denken wir hier-
uber.*

Wenn ihr aber, Kalamer, selber erkennt: ‘Diese Dinge
sind unheilsam, sind schadlich, werden von Weisen geta-
delt, und, wenn ausgefiihrt und unternommen, fuhren sie
zu Leiden und bringen keinen Nutzen, dann Kalamer,
maogt ihr sie aufgeben.

[Der Buddha wiederholt die zehn Grundlagen noch
einmal und stellt dann die gleichen Fragen beziglich
Nicht-Gier, Nicht-Hass und Nicht-Verblendung, worauf
die Kalamer entsprechend antworten.]

Wenn ihr aber, Kalamer, selber erkennt: ‘Diese Dinge
sind heilsam, sind unschédlich, werden von Weisen ge-

Buddhismus ist natiirliche Wahrheit 21



priesen, und, wenn ausgefihrt und unternommen, fuhren
sie zu Gliick und bringen Nutzen, dann Kalamer, mogt ihr
sie euch zu eigen machen. '

Wir sind hier, um etwas, das von zentraler Bedeutung flr
unser Leben ist, zu erforschen und ein ausgezeichneter An-
fang dafur ist das Wort ,,Buddhismus* (Buddha-sasand,
Buddha-Lehre). Mir fallt kein besserer Ausgangspunkt fur
unsere Untersuchung ein, als sich Uber die Bedeutung dieses
Wortes klar zu werden. Spater werden wir andere wichtige
Begriffe betrachten, darunter einen, der den Kern des Bud-
dhismus darstellt. Lasst also bitte eure vorgefassten Meinun-
gen Uber den Buddhismus und die Religion im Allgemeinen
erst einmal beiseite, um diese Themen mit einem frischen
Geist zu ergriinden. Wir werden damit beginnen, die Art von
Religion, die der Buddhismus ist, klarzustellen. In den fol-
genden Vortragen werden wir weiter zum Kern des Bud-
dhismus vordringen, dem Gesetz der Konditionalitat (idap-
paccayata ).18

Welche Art von ,,-ismus ist der Buddhismus?

Die Welt ist voll von ,,Ismen*, jeder von ihnen mit verschie-
denen Bedeutungen. Die Nachsilbe ,,-ismus“ bezeichnet in
ihrer Bandbreite die unterschiedlichsten Veranderungen und
Transformationen von Glaubensvorstellungen. Insbesondere
,,Ismen‘“ wie Kommunismus, Sozialismus, Materialismus und
Konsumismus unterscheiden sich grundlegend von dem ,,Is-

17 AN 111, 66 Kesaputti (Kalama) Sutta.

181 + dap + paj + ja + ya + ta: idappaccayata, Konditionalitat, der
Zustand (t@) mit diesem (ida) als Bedingung (paccaya). Siehe
Glossar flir weitere Erlauterungen.

22  Unter dem Bodhibaum



mus* des Buddhismus. Da uns diese ,,Ismus“-Formen zu
Vorurteilen verleiten koénnten, sollten wir versuchen zu ver-
stehen, was der ,,Ismus* des Buddhismus bedeutet.

Obwohl der Buddhismus auch ein ,,Ismus ist, unterschei-
det er sich doch in einem wichtigen Punkt von allen anderen
,,Ismen‘ der Welt. Alle anderen ,,Ismen* sind von Menschen
geschaffene Theorien und Ideologien. Sie werden aus von
Menschen geschaffenen Ideen, Meinungen, Uberzeugungen,
Theorien und Strukturen konstruiert. Der ,,Ismus“ des Bud-
dhismus hingegen ist in keiner Weise abhéngig von Men-
schen, noch wurde er von ihnen erschaffen. Der Kern des
Buddhismus ist etwas, das ganz natirlich in der Natur exis-
tiert und durch den Buddha entdeckt werden konnte, weil es
schon immer zur Entdeckung bereitstand. Deshalb ist der
wahre Buddhismus nicht von Menschen gemacht.

Da er die Wahrheit der Natur darstellt und von der Natur
nicht zu trennen ist, ist der Buddhismus an sich frei und un-
abhangig. Er héngt nur von dieser Wahrheit, die er selbst ist,
ab. Bitte denkt an die Worte ,,Tatsache*, ,,Wahrheit“ und
,,Gesetz und dann denkt an die Tatsachen und Wahrheiten,
die natlrlich vorhanden sind, die im Einklang mit den Ge-
setzmaligkeiten der Natur stehen. Das ist Buddhismus. Ein
Mensch entdeckte diese Wahrheit der Natur und zeigte dann
anderen Menschen, wie man sie erkennen und im taglichen
Leben anwenden kann. Diese Wahrheit und der Weg des
Verstehens dieser Wahrheit ist alles, was es mit dem Bud-
dhismus auf sich hat. Alle Aspekte dieses Prozesses sind
ebenfalls natirliche GesetzméaRigkeiten. Deshalb kann jeder,
der daran Interesse hat, es fur sich selbst entdecken.

Aus diesem Grund ist der Buddhismus einzigartig unter al-
len anderen ,,Ismen*, insofern er weder exklusiv noch mono-
polistisch ist. Er maldt sich weder ausschliel3liche Autoritét
an, noch hangt er von einer solchen Autoritdt ab. Er bleibt
geistig frei und spirituell unabhéngig als natiirliche Wahrheit,
die darauf wartet, entdeckt, studiert und erforscht zu werden,
von jedem, der danach Ausschau halten mag.

Buddhismus ist natiirliche Wahrheit 23



Urspringlich sprach man nicht von Buddhismus oder
buddha-sasana (vor allem nicht in der Art wie sa@sana heute
in einigen buddhistischen Landern als Entsprechung fir ,,Re-
ligion“ im modernen Sprachgebrauch verwendet wird)®. In
der Zeit des Buddha nannten es seine Nachfolger nicht ,,Bud-
dhismus*, ,,buddhistische Religion” oder Ahnliches. Der
Buddha sprach urspriinglich von brahmacariya, der Lebens-
weise, die erhaben und hervorragend ist, und in der Lage, alle
menschlichen Probleme zu I6sen. Diese hochste Art zu leben,
wurde spéter ,,sasana‘“ genannt, und mit dem Begriff ,,Religi-
on“ assoziiert, wodurch zwangslaufig Missverstandnisse ent-
standen. Der Buddha aber sprach nicht von ,,sasana*, wie es
Asiaten jetzt tun, und noch viel weniger von dem, was Men-
schen aus dem Westen unter ,,Religion* verstehen. Wenn wir
den Buddhismus in Begriffen der Religion betrachten, wird
unsere Diskussion hier wahrscheinlich ungenau, kompliziert
oder verwirrend. Viel besser ist es stattdessen die Dinge klar
und einfach zu halten und in Bezug auf den Buddhismus in
Begriffen wie ,,Wahrheit”, ,,Gesetz der Natur, , Tatsachen
der Nature und ,,Wahrheiten der Natur* zu denken. Diese
Wahrheiten oder Gesetze waren die Grundlage flr den Bud-
dha. Er hat sie wiederentdeckt und zeigte sie dann anderen
auf. Bitte tberlegt euch, wie wir diese Gesetze oder Wahrhei-
ten verstehen und anwenden kdnnen, so dass wir frei von
Problemen leben kdnnen.

Der Buddhismus hangt weder von einer du3eren Autoritat
ab noch beansprucht er sie fur sich. Er ist weder exklusiv
noch besitzergreifend. Buddhist zu sein bedeutet, den héchs-

19 Der Begriff ,,Buddhismus* wurde von europaischen Gelehrten
geprégt, die diese Lehre von aullen betrachteten und sie insofern
mit manchen Begriffen erklarten, die ihr fremd sind. Ajahn Bud-
dhadasa legt wenig Wert auf derartige AuBerlichkeiten und sozial-
wissenschaftliche Perspektiven; vielmehr will er den Kern der Leh-
re freilegen, der vom Leid befreit.

24  Unter dem Bodhibaum



ten Lebenswandel, brahmacariya, zu fihren, wobei man die
Gesetze der Natur erforscht und mit ihnen in Harmonie lebt.
Es ist keine Angelegenheit einer &uferlichen Identitat oder
Zugehorigkeit. So gibt es keine Notwendigkeit fur euch zu
konvertieren oder euch als Buddhist registrieren zu lassen. Ihr
konnt eure urspringliche Religion beibehalten oder irgendei-
ner Religion, die euch geféllt, folgen, und trotzdem den Bud-
dhismus studieren und praktizieren. Jeder kann sich damit
auseinandersetzen, damit experimentieren und davon profitie-
ren. Was wir brahmacariya nennen, ist die hochste, hehrste
Art zu leben - ein Leben frei von Problemen. Dies kann von
jedem, der bereit ist, sich dem zu néhern, zu lernen, zu unter-
suchen, zu praktizieren und gemal der naturlichen Wahrheit
zu leben, erfahren werden. So ist der Buddhismus fur jeder-
mann zugénglich und in keiner Weise exklusiv.

Ein anderer Ansatz, den Buddhismus zu verstehen, ist es,
das Wort ,,Buddha‘ zu betrachten. Dieses Wort bedeutet ,,aus
dem Schlaf erwachen, wach sein.* Es hilft, wenn ihr Gber den
Unterschied zwischen normalem Schlaf und normalem
Wachsein reflektiert. Hier aber heifst ,,wach sein“ noch mehr.
Es bedeutet, nicht in einer verschlafenen, verwirrten Weise
durch das Leben zu gehen. Dazu ist es nétig, die Dinge zu
sehen, wie sie wirklich sind, die wirkliche Wahrheit der Din-
ge zu erkennen. Unsere Praxis als Buddhisten besteht also
darin aufzuwachen und dieses Erwachen zu nutzen, um alles
im Licht der Wahrheit zu sehen, und dementsprechend zu
leben.

Einmal erwacht, weilf man. Man sieht und erlebt alle Din-
ge, wie sie wirklich sind. Durch dieses Wissen, erbliiht man
zur Fulle des Lebens - klar, ruhig und rein. So verstehen wir
das Wort ,,Buddha“ in Thailand: Der Erwachte, der Wissende
und der voll Erbluhte. Der Lotus, der aus dem schlammigen
Teichwasser herauswéchst und sich vollstdndig der Sonne
Offnet, symbolisiert Buddhas Erwachen und diese Erfahrung
des Erwachens definiert den Buddhismus. Das ist es, was die
Worter ,,.Buddha““ und ,,Buddhismus* bedeuten.

Buddhismus ist natiirliche Wahrheit 25



Wenn wir wollen, kdnnen wir auch das Wort ,,Religion*
betrachten, aber lasst uns vorsichtig sein, damit unser Ver-
standnis nicht oberfl&chlich bleibt. Die lateinischen Wurzeln
des Wortes sagen uns, dass Religion ein System von Leben
und Uben ist, welches die Menschheit mit dem ,,Hochsten®,
der ,.hdchsten Wirklichkeit verbindet. Dabei muss es sich
nicht notwendigerweise um Gott handeln. Im Buddhismus
sprechen wir von der ,,Hochsten Wirklichkeit (paramad-
hamma). In unserem Fall bezieht sich die ,,Hochste Wirklich-
keit“ auf den Zustand oder die Realitat, worin alle Probleme
enden und es kein Leiden, kein dukkha, mehr gibt.

Wir Buddhisten nennen diese ,,HOchste Wirklichkeit®
Nibbana (Sanskrit: Nirvana). Nibbana ist das Ende allen Lei-
dens, allen Elends, aller Dinge, die beifen und brennen.
Nibbana ist die Kihle des Lebens, die Loschung aller Feuer,
die uns in Elend und Leid (dukkha) verzehren. Dies ist die
,,Hochste Wirklichkeit im Buddhismus, die hochste Wahr-
heit, die verwirklicht werden kann.?°

Manche Menschen behaupten, der Buddhismus habe kei-
nen Gott. Dem muss man keine Beachtung schenken, wenn
man weil3, dass der Buddhismus seine eigene Art von ,,Gott*
hat, der allerdings anders verstanden wird als die altindischen
vorbuddhistischen Gotter oder die monotheistischen Gotter
des Westens. Es ist weder richtig noch fair, den Buddhismus
als atheistisch zu bezeichnen, sondern eine eher engstirnige
Sichtweise. Der Buddhismus hat einfach eine ganz andere Art
Gott als die meisten Menschen es verstehen. Der buddhisti-
sche Gott ist nicht personlich. Er besitzt keine anthropomor-

20 Ajahn Budddhadasa ging bei seinen westlichen Zuhérern von
einer tiefsitzenden christlichen Konditionierung aus und hielt es
deshalb fir notwendig den Unterschied zwischen theistischen Vor-
stellungen und der Buddha-Lehre immer wieder deutlich zu ma-
chen. (Viriya)

26  Unter dem Bodhibaum



phen Eigenschaften, wie Bewusstsein und personliche Emp-
findungen, die viele Menschen Gott zuschreiben.

Wie dem auch sei, bitte lasst nicht zu, dass derart belang-
lose Angelegenheiten eure Studien stdren, so dass es durch
sie schwierig fur euch wird zu praktizieren, oder dass es auf-
grund dessen flr die Religionen unmdéglich wird, miteinander
auszukommen. Diese Fragen sind nicht wichtig, und wir soll-
ten daraus keine Hindernisse oder Spaltungen fabrizieren. Oft
handelt es sich dabei nur um ein sprachliches Problem und so
ist es am besten, nicht zuzulassen, dass sie der Verstandigung
im Weg stehen. Worauf es letztlich ankommt, sind das Ende
des Leidens und die Losung unserer Probleme. Sobald das
Leben voll erbliht, erwacht und befreit ist, ist das gut genug.

Des Weiteren sorgt euch bitte nicht, ob ihr an eine andere
Religion glauben und trotzdem noch den Buddhismus prakti-
zieren konnt. Bitte lasst solche Befiirchtungen und Angste
ebenso los wie jede Art von Opposition oder Hass, die ihr
dem Buddhismus oder anderen Religionen gegeniiber emp-
finden mogt. Und lasst auch die Vorstellung los, dass es fir
die verschiedenen Religionen unmdglich wére, zusammen zu
kommen und zusammenzuarbeiten. Es ist nicht wahr, dass
wir kein gegenseitiges Verstandnis entwickeln kénnten. Wir
konnen alle wunderbar miteinander auskommen, wenn wir
uns gegenseitig dabei helfen, Wege zu finden, die dem Lei-
den ein Ende bereiten. Jede Religion kann dazu mit ihren
eigenen Methoden und Praktiken beitragen, je nachdem, was
in der jeweiligen Situation fiir welchen Menschen am besten
funktioniert.

Wir haben das Recht, fir uns selbst aus allen Religionen
der Welt eine auszuwahlen. Als Menschen kdnnen wir so
viele Lehren und Praktiken ergriinden, wie wir wollen. Wenn
eine davon Sinn macht, kdnnen wir sie ausprobieren, sie
selbst testen. Wenn eine davon uns wirklich vom Leiden be-
freien kann, kdnnen wir sie bejahen, sie annehmen und ihr
folgen, und wir kdnnen mit fester Zuversicht an sie glauben.
Das ist unser Recht und unsere Freiheit im Rahmen der Ge-

Buddhismus ist natiirliche Wahrheit 27



setze der Natur. Wenn ihr euch den Buddhismus genauer
ansehen wollt, solltet ihr diesen Punkt von Anfang an verste-
hen.

Glauben, Energie und Weisheit in der religiGsen
Praxis

Das bringt uns zu einem anderen problematischen Wort -
,,Glaube“. Es gibt zwei Arten des Glaubens. Eine ist saddhg,
wie wir es im Buddhismus nennen, die Art von Glauben, die
zusammen mit Wissen, Intelligenz und Weisheit entsteht.
Dieser Glaube ist ein Produkt von richtigem Verstdndnis und
Weisheit. Die andere Art ist der blinde Glaube, der bloRe
Glaube, der vor oder anstelle von echtem Verstandnis ent-
steht. Beide Arten mdgen notwendig sein. Blindes Vertrauen
kann notwendig sein fur diejenigen, die nicht direkt zu ver-
stehen vermdgen, wie etwa kleine Kinder. Fiur diejenigen
aber, die reif und intelligent genug sind, um zu verstehen,
was jetzt in ihrem Leben passiert, die in der Lage sind,
dukkha in ihrem eigenen Leben zu untersuchen, gibt es keine
Notwendigkeit fur blinden Glauben. Wir brauchen nur den
Glauben, der mit der Weisheit einhergeht, saddha, der aus
der klaren Erkenntnis des Leidens entsteht. Wenn ihr den
Unterschied zwischen blindem Glauben und saddha verste-
hen konnt, wird euch das Wort ,,.Glaube* keine Probleme
bereiten.

Manche mdgen Worte wie ,,Vertrauen* und ,,Zuversicht
vorziehen. ,Vertrauen impliziert eine Gewissheit, eine
Uberzeugung, die nur von Weisheit kommen kann. Wenn es
uns an direktem Wissen und Verstandnis fehlt, ist wirkliche
Gewissheit unmdglich. Wahres saddha muss das Ergebnis
von Weisheit sein. Die Art des blinden Glaubens, die nur
glaubt, ohne Grund und direkte Erfahrung, die einfach glaubt,
was einem gesagt wurde, dass man zu glauben hat, ist etwas

28 Unter dem Bodhibaum



anderes, eine falsche Gewissheit. Bitte lernt den Unterschied
zu erkennen.

Wenn es sich um echtes Vertrauen im buddhistischen Sin-
ne handeln soll, muss es von zwei weiteren Faktoren oder
Qualitaten begleitet werden. Die eine ist viriya, die Energie
und die Anstrengungen, die wir in das, was wir glauben, ste-
cken. Wir mussen unseren Glauben mit Bemuhen und Aus-
dauer stiitzen. Die andere ist pafifi@, die Intelligenz und
Weisheit, die alle anderen Faktoren Gberwacht und reguliert,
so dass sie ihre Funktion korrekt erfiillen.?! Alle diese drei
Faktoren - Glaube, Energie und Weisheit - sind erforderlich,
um zu praktizieren, gleich welcher Religion man folgt. Man-
gelt es an einer dieser Qualitdten, kann man nicht voran-
kommen. Probleme und Missverstandnisse koénnen jedoch
auftreten, wenn Religionen einen Faktor auf Kosten der ande-
ren UberméaRig betonen. Einige Religionen legen groReres
Gewicht auf Vertrauen und Glauben, andere betonen Energie
und Anstrengung, und einige heben Verstandnis und Weis-
heit hervor. Jede Religion neigt dazu, einen Faktor als tonan-
gebend herauszustreichen. Der Buddhismus fallt in die Grup-
pe derer, die Weisheit und Erfahrungswissen als zentrales
Prinzip betonen. Deshalb ist der Buddhismus auch nach dem
Buddha benannt - das, was wissend, erwacht, und voll erbliht
ist. Obwohl der Buddhismus Weisheit (pafifia) besonders
herausstellt, sollten wir verstehen, dass es zu Problemen in
unserer Praxis fihren wird, wenn wir die wesentlichen Quali-
taten Glaube (saddha) und Energie (viriya) vernachlassigen.

Wird der Glaube zum wichtigsten Prinzip, woher kommt
dann die Energie fur die ndtige Anstrengung? Ist genigend

21 Ajahn Budddhadasa benutzt haufig die Worte ‘korrekt’, ‘richtig’
oder ‘angemessen’. Man sollte sie im Sinne von samma des edlen
achtfachen Pfads verstehen. Etwas ist ausreichend, um eine Arbeit
zu erledigen, der Situation angemessen, im Einklang mit dem
Dhamma und von dukkha wegfuhrend.

Buddhismus ist natiirliche Wahrheit 29



Weisheit vorhanden, um die Uberzeugungen und Ansichten
in die richtige Richtung zu steuern? Manchmal horen wir,
dass alles, was wir tun mussen, zu glauben ist und dass es
nicht notwendig ist, uns anzustrengen. Einige sagen sogar,
dies sei der Weg, um das Leiden zu beseitigen. Ob das funk-
tioniert oder nicht, ich weif3 es nicht, ich bin nicht so vorge-
gangen.

Religionen, die fast ausschlieBlich auf Motivation, geistige
Anstrengung, meditative Kraft und Energie als zentrales Mit-
tel setzen, um das Leiden loszuwerden, sollten Glaube und
Weisheit nicht unter den Tisch fallen lassen. Dieser Ansatz
wird auch im Buddhismus gelegentlich betont.

Es ist nur natdrlich, dass wir von der Art Religion angezo-
gen werden, die mit ihrem jeweiligen Schwerpunkt unseren
Bedurfnissen und unserer Situation am angemessensten er-
scheint.

Man wird ausreichend saddha in den Situationen und bei
den Ereignissen benétigen, die Glauben erfordern. Man wird
angemessen viel viriya brauchen in Umstanden, die Energie
bendtigen. Und natdrlich wird man ausreichend pafifia in den
Situationen bendtigen, in denen Weisheit das Wichtigste ist.
Ihr misst euch selbst gut genug kennen, um unterscheiden zu
konnen, welche Situationen Glauben, welche Energie, und
welche Weisheit verlangen. Dann habt ihr die Werkzeuge,
um frei von Leid zu werden, und diese werden euch erlauben,
von allen Religionen zu profitieren und sie schlieBlich alle zu
transzendieren.

In Indien, dem Ursprung vieler Religionen, einschlieBlich
des Buddhismus, werden unterschiedliche Formen der Reli-
gion seit Urzeiten praktiziert. Dort hat man schon immer ver-
standen, dass diese drei Qualitaten bendtigt werden. Alle von
ihnen sind nutzlich, wir missen keine von ihnen ablehnen.
Fangt gar nicht erst an, sie als richtig oder falsch, gut oder
schlecht zu beurteilen. Sie alle haben ihren Platz und ihren
Wert.

30 Unter dem Bodhibaum



Wenn wir erkennen, dass der Hintergrund und die Ent-
wicklung bestimmter Kulturen und Individuen verschiedene
Qualitaten zu unterschiedlichen Zeiten bendétigen, dann haben
wir keinen Grund, den Menschen zu missgdnnen, was sie
brauchen. Wir brauchen nicht zu sagen, dass unser Weg rich-
tig ist, und dass andere Wege falsch sind, oder dass dieser
Weg gut und jener schlecht sei. Solche Urteile sind unnétig.
Wir kénnen alle drei Ansatze und alle drei Arten von Religi-
on akzeptieren: Glaubens-dominant, Anstrengungs-dominant
und Weisheits-dominant.

Das Wichtigste ist, sich daran zu erinnern, dass jeder Ein-
zelne alle drei Qualitaten einsetzen muss. Glaube, Energie
und Weisheit spielen im Leben jedes Einzelnen wichtige Rol-
len. Es gibt keinen Grund, diese oder jene Religion, die in
erster Linie auf der einen oder anderen Qualitat basiert, zu
verunglimpfen. Wir kénnen geschickt mit ihnen umgehen, je
nach den verschiedenen Problemen und Herausforderungen,
die uns im Leben begegnen. Also lasst uns einfach akzeptie-
ren, dass je nach dem Hintergrund der jeweiligen Person und
den Umstanden, in denen wir uns befinden, es manchmal der
Glaube ist, der am meisten gebraucht wird, manchmal die
Energie, und manchmal die Weisheit. Wenn wir die Unter-
schiede zwischen den Religionen auf diese Weise verstehen,
verlieren wir jede Neigung, uns auf Streitereien darlber ein-
zulassen, welcher Ansatz am besten oder am richtigsten ist.

Buddhismus ist natiirliche Wahrheit 31






Unabhéangig Ursachen und Bedingungen
untersuchen

1.

,Drei Glaubensstandpunkte gibt es, Freunde. Werden sie
von Verstandigen geprift, untersucht und grundlich vor-
genommen, dann ergibt sich, dass sie, selbst wenn man
ihnen bloR der Tradition wegen folgt, in Untatigkeit hin-
sichtlich des Heilsamen enden. Welches sind diese drei
Glaubensstandpunkte?

Es gibt einige Asketen und Priester, die da behaupten
und der Ansicht sind, dass, was auch immer der
Mensch empfindet, sei es Wohl oder Wehe oder weder
Wohl noch Wehe, dass dies alles bedingt sei durch
frihere Tat.

Es gibt einige Asketen und Priester, die da behaupten
und der Ansicht sind, dass, was auch immer der
Mensch empfindet, sei es Wohl oder Wehe oder weder
Wohl noch Wehe, dass dies alles bedingt sei durch
Gottes schopferische Kraft.

Und es gibt einige Asketen und Priester, die behaupten
und der Ansicht sind, dass, was auch immer der
Mensch empfindet, sei es Wohl oder Wehe oder weder
Wohl noch Wehe, dass dies alles ohne Ursache und
Grund geschieht.

Jene Asketen und Priester nun, die da behaupten und der
Ansicht sind, dass alles bedingt sei durch friihere Tat, die-
se habe ich aufgesucht und also gefragt:

Unabhéangig Ursachen und Bedingungen untersuchen 33



ISt es wahr, Verehrte, dass ihr, wie es heif3t, behauptet
und der Ansicht seid: was auch immer der Mensch emp-
findet, sei es Wohl oder Wehe oder weder Wohl noch
Wehe, dass dies alles bedingt ist durch frihere Tat ...
durch Gottes schopferische Kraft ... ohne Ursache und
Grund?

Derart von mir befragt, stimmten jene mit ,Ja“ zu. Ich
aber sprach zu ihnen: ,,Demnach also, Verehrte, wirden
die Menschen infolge fruherer Tat zu Mdordern, Dieben,
Unkeuschen,  Llgnern,  Zutragern, Schimpfbolden,
Schwétzern, Habgierigen, Gehassigen und Irrglaubigen?*

Wahrlich, Freunde, denjenigen, die sich auf friihere Tat
... auf Gottes schopferische Kraft ... auf Ursachlosigkeit
als das Entscheidende berufen, fehlt es an Willensantrieb
und Tatkraft und [an einem Anlass] dieses zu tun oder je-
nes zu lassen. Wenn angemessene Handlungen nicht un-
ternommen werden und unangemessene Handlungen nicht
gelassen werden, verdienen solche Menschen, denen es an
Achtsamkeit und Selbstbeherrschung mangelt, die Be-
zeichnung als samana (umherziehende Wahrheitssucher)
nicht. Dies ist mein begriindeter Vorwurf gegen jene As-
keten und Priester, die solches behaupten, solcher Ansicht
sind.« 22

Nachdem wir das Thema ,,Religion® im Allgemeinen be-
trachtet haben, wenden wir uns nun gezielt dem Buddhismus
zu, der die Weisheit als vorherrschenden Faktor in der spiri-
tuellen Praxis betont. Der Name - Buddha-sasana oder Bud-
dhismus - kindet bereits deutlich davon, worum es geht.
,,Buddha‘ bedeutet, zu wissen, zu erwachen und zur Fulle des
menschlichen Potenzials zu erbliihen.

22 AN 111, 62 Titthayatanadi Sutta

34 Unter dem Bodhibaum



Der Buddha ist die weise Person, die Weisheit bei der L06-
sung von Problemen anwendet. Dhamma ist das Weisheits-
system, das der Buddha fiir die Losung dieser Probleme dar-
legte. Sangha sind diejenigen, die entsprechend diesem Sys-
tem 0Oben, um ihre Probleme zu l6sen, beziehungsweise das
Leiden zu beenden. So gibt es im Buddhismus das weise We-
sen, das System der Weisheit selbst, und die Austibung dieses
Weisheitssystems. Auf diese Weise sind Buddha, Dhamma
und Sangha - die drei Juwelen des Buddhismus - alle eng mit
Weisheit (pafifi@) verbunden.

Der Weg der weisen Selbstverantwortlichkeit

Beim Glauben muss es immer ein Objekt geben, an das man
glaubt, sei es eine Person oder eine Sache. Wenn man Glau-
ben besitzt, ist es der Glaube an etwas oder jemanden. So
impliziert Glaube also die Abhangigkeit von etwas aul3erhalb
von uns selbst. Wenn es jedoch um Energie und Anstrengung
geht, tun wir selbst das fiir uns Notwendige. Dabei kdnnen
wir uns nicht auf jemand anderen verlassen; Energie aufzu-
bringen liegt im Bereich der eigenen Verantwortung. Dies
gilt umso mehr fir die Weisheit, die vollstdndig eine Sache
der Selbstverantwortlichkeit ist, denn Selbsterkenntnis und
Einsicht missen notwendigerweise direkt und grindlich sein.
Niemand kann unsere eigene Realitat fur uns erkennen. Wir
konnen uns dabei letztlich nicht auf irgendjemanden oder
irgendetwas auBerhalb von uns verlassen, auch wenn dieser
Jemand oder dieses Etwas fir uns eine groRe Hilfe auf dem
Weg sein mdgen. So kann man sich, soweit es Energie und
Weisheit betrifft, nur auf sich selbst verlassen, wéhrend der
Glauben sich auf andere stiitzen mag. Deshalb lehrt der Bud-
dhismus eine Eigenstandigkeit, die Gber den Glauben an Din-
ge auBerhalb unserer selbst hinausgeht.

Unabhéangig Ursachen und Bedingungen untersuchen 35



Auf den Dhamma zu vertrauen ist gleichbedeutend mit
Selbstverantwortlichkeit. Selbstverantwortlichkeit bedeutet,
sich auf den Dhamma zu stltzen, der aufgrund der eigenen
Anstrengung entsteht. Selbstverantwortung heif3t, sich auf die
eigene, dem Dhamma entsprechende Handlung zu verlassen,
die wir flr uns selbst, in, mit und durch uns selbst ausfuhren.
Wobei es sich nicht um eine Form von egoistischer Selbst-
verwirklichung handelt.

Wenn es einen Gott gibt, der uns wirklich helfen oder ret-
ten kann, ist es der Gott der dhammischen Pflichterfiillung
und der Selbstverantwortlichkeit. Mit anderen Worten, der
wahre, korrekte Dhamma, mit Weisheit praktiziert, ist der
,,Gott“, der die Anhdnger des Buddhismus rettet. Dabei han-
delt es sich um die Weisheit, die das naturliche Gesetz und
die sich daraus ergebende Pflicht klar erkennt.

Auf diesem Weg der Selbstverantwortung sind die grund-
legenden Fragen, die wir uns stellen mussen, folgende: Wo-
her kommt das Problem? Wodurch entstehen Freud und
Leid?

Im Buddhismus gehen wir nicht davon aus, dass Glick
und Leid von einem anthropomorphen Gott kommen. Noch
entstehen sie aus dem ,alten kamma*“ vergangener Leben,
noch sind sie eine Angelegenheit des Schicksals. Vielmehr
gehen wir davon aus, dass Glick und Leiden davon abhén-
gen, ob wir richtig oder falsch handeln, in Bezug auf das na-
tirliche Gesetz der Konditionalitdt (idappaccayata), den
Strom und die Verflechtung von Ursachen und Bedingungen.
Obwohl die Details von idappaccayata in einem spéteren
Kapitel behandelt werden, sollte man hier schon wissen, dass
die Weisheit, die idappaccayata versteht, unerlasslich ist.
Diese Weisheit ermdglicht es uns, die Pflicht des Augen-
blicks zu erkennen und richtig zu praktizieren; zu praktizie-
ren im Einklang mit idappaccayatd, so dass dukkha nicht
entsteht und keine Probleme auftreten.

Bitte erkennt die wahren Quellen von Gliick und Leid. Die
Realitét ist sehr einfach. Gluck und Leid sind die Ergebnisse

36 Unter dem Bodhibaum



der richtigen und falschen Handlungen hinsichtlich idappac-
cayata. Diese natlrliche Tatsache kann nur durch Weisheit
erkannt werden.

Eine eingehende Untersuchung der oben genannten Fragen
fihrt uns zu der Weisheit, die erkennt, wie es zu dukkha
kommt und aus welcher Ursache es entsteht.

Eine weitere wichtige Frage, die es zu betrachten gilt, ist
die Frage, ob Leiden standig oder intermittierend auftritt. Wir
werden feststellen, dass Leiden immer nur dann aufsteigt,
wenn es zu Fehlhandlungen kommt, Handlungen, die in Kon-
flikt mit dem Gesetz von idappaccayata stehen. Dukkha tritt
also nicht die ganze Zeit auf, es ist kein kontinuierliches Phéa-
nomen, wie manche denken. Dadurch haben wir die Mdg-
lichkeit, dukkha am Aufsteigen zu hindern. Mit der Weisheit,
die das erkennt, werden wir in der Lage sein Leiden zu ver-
hindern und die damit verbundenen Probleme zu lésen. Da
Leiden nur zeitweise auftritt, gibt es Zeiten, in denen unsere
Pflicht darin besteht, uns gegen neu aufsteigendes Leiden zu
schiitzen. Zu anderen Zeiten ist es unsere Pflicht, uns von
dem bereits aufgestiegenen Leiden zu befreien. Beides erfor-
dert die Weisheit, die das Gesetz der Natur versteht.

Untersuchung der Ursachen und Bedingungen

Es ist wichtig zu verstehen, dass der Grundsatz der Konditio-
nalitat im Buddhismus den zentralen Platz einnimmt. Alles,
was geschieht, hat Ursachen und Bedingungen, verlauft ent-
sprechend von Ursachen und Bedingungen und fiihrt zu Er-
gebnissen im Einklang mit diesen Ursachen und Bedingun-
gen.Z Der Buddhismus konzentriert sich auf diese Ursachen

28 Hetu (Ursache) bezieht sich auf den primaren Einfluss und pac-
caya (Bedingung) auf andere Einfllsse. Beide Begriffe werden
haufig als hetupaccaya kombiniert, wie in diesem Absatz. Fir sich

Unabhéangig Ursachen und Bedingungen untersuchen 37



und Bedingungen, vor allem darauf, ob wir richtig oder falsch
handeln in Bezug auf das Gesetz von idappaccayata. \ie
gesagt sind wir nicht der Ansicht, ein personlicher Gott oder
Handlungen in vergangenen Leben seien urséchlich flr die
Probleme in unserem Leben verantwortlich.?* Vielmehr sind
die Ursachen und Bedingungen in einem Mangel an Weisheit
zu suchen und in der Torheit, die unser Handeln in Konflikt
mit dem Gesetz von idappaccayata geraten lasst. Das ist der
Ursprung des Leidens. Durchschaut man das, ist genug
Weisheit vorhanden, um korrekt, im Einklang mit dem Ge-
setz von idappaccayata, zu handeln. Dann kann Leiden nicht
auftreten. Die Weisheit, die wir hinsichtlich der Konditionali-
tat gewinnen, ermdglicht es uns, mit dem dukkha in unserem
Leben fertig zu werden.

Das Prinzip von idappaccayata erfordert eine sorgfaltige
Untersuchung, damit wir es richtig verstehen. Alles geschieht
aufgrund seiner jeweiligen Ursachen und Bedingungen, folg-
lich mussen wir uns mit diesen Ursachen und Bedingungen
befassen und nicht mit den Auswirkungen und Ergebnissen.
Im Thailédndischen gibt es ein Sprichwort, das diesen Punkt
illustriert. Obwohl es ziemlich unfein ist, kann es euch hel-
fen, diesen wichtigen Punkt zu verstehen. Das Sprichwort
lautet: ,,Kratz nicht mit einem kurzen Stock in der ScheifRe.*
Wenn man Tierdung irgendwo beseitigen oder Toiletten des
alten Stils sauber machen will, wird man sich wahrscheinlich
ziemlich einsauen, wenn man ein kurzes Stéckchen verwen-

genommen hat paccaya oft eine breite, allgemeine Bedeutung, die
hetu und andere Formen von Verknlpfungen umfasst. Deshalb
verwenden wir lieber die Worte ,,Konditionalitat™ oder Bedingtheit,
fur idappaccayata , die umfassender sind als ,,Kausalitat™ oder
,,uUrsache und Wirkung*, vor allem wenn darunter die begrenzte
und lineare Kausalitét verstanden wird, wie das haufig im Westen
geschieht.

2 AN, 61.

38 Unter dem Bodhibaum



det. Deshalb nimmt man besser einen langen Stock. Das heif3t
im Ubertragenen Sinn, wenn es ein Problem gibt, stochert
man nicht einfach mit einem Stockchen darin herum und
schiebt das, was bereits geschehen ist, von hier nach da. Man
tritt zurick, ,,benutzt einen langen Stock®, findet die Ursa-
chen und Bedingungen dieses Problems heraus und behebt
sie. So ist es viel wahrscheinlicher, erfolgreich zu sein.

Der normale Thai versteht ,,Kratz nicht mit einem kurzen
Stock in der ScheilRe“ als Bezeichnung fur etwas, das nicht
geeignet ist, um eine Aufgabe richtig zu erfullen. Wenn wir
nur an den Ergebnissen herumpfuschen, werden wir nie etwas
erreichen. Wir stecken im Krisenmanagement-Modus fest. Es
geht darum herauszufinden, was die Ursachen und Bedin-
gungen des Problems sind. Wenn ein Feuer brennt, kann man
es nicht léschen, ohne herauszufinden, was es bedingt.
Ké&mpft nicht einfach ungestim gegen das Feuer, findet her-
aus, was es verursacht und geht dagegen an. Die buddhisti-
sche Weise, ein Feuer zu loschen, besteht darin, den Brenn-
stoff zu entfernen.?®

Das ist ein weiteres wesentliches Prinzip des Buddhismus:
Finde heraus, was die Ursachen und Bedingungen eines Prob-
lems sind, entferne sie, und du wirst die Ergebnisse, die du zu
erreichen suchst, erhalten.

Ich habe noch ein Beispiel gehort, das den gleichen Punkt
illustrieren soll, wenngleich ich nicht weil}, ob es wahr ist
oder nicht. Es wird gesagt, dass, wenn man einen langen
Stock nimmt, um einen Welpen anzustupsen, um ihn zu &r-
gern oder zu schikanieren, der Welpe in das Ende des Stockes
beiBen wird. Wenn man aber den gleichen Stock nimmt, um
einen LOwen zu &argern, wird der Lowe nicht in den Stock
beilBen, sondern in den, der den Stock halt. Der Lowe besitzt

25544,9, M 38 u.v.m. - siehe auch Bhikkhu Thanissaro: ,,Der
Geist wie ungebundenes Feuer BGM 2013.

Unabhéangig Ursachen und Bedingungen untersuchen 39



die Intelligenz, die dem Welpen fehlt. Der Lowe versteht die
Ursache seines Problems, wahrend der Welpe nur reagiert.

Was werden wir in unserem Leben sein? Werden wir
Welpen oder Léwen sein? Wenn Probleme auftreten, werden
wir ungestim reagieren oder werden wir uns der Quelle des
Problems zuwenden? Der eine Ansatz ist ziemlich dumm, der
andere ist der Ansatz der Weisheit. Der Ansatz des Lowen ist
der des Buddha - des Erwachten, des Weisen, des Wissenden.
Also folgen wir dem gleichen Prinzip, gehen zu den Ursa-
chen der Probleme und beseitigen sie. Diese Methode lernen
wir, wenn wir den Ubungsweg des Buddha aufgreifen.

Die natlrliche Evolution der Wahrheit und die dar-
aus erwachsende Pflicht

Der Buddhismus hat einen evolutiondren Ansatz. Der Bud-
dhismus sagt, dass sich die Welt und alles in ihr aufgrund
verschiedener Ursachen und Bedingungen entwickelt. Das
Verstandnis, wie diese natirliche Evolution durch unser Le-
ben flieRt, ist das Herzstlick des Buddhismus. Im Gegensatz
dazu glauben die Schopfungsreligionen, dass die Welt von
einem Schopfergott geschaffen wurde. Heutzutage haben wir
die Freiheit zu wahlen, welcher Ansatz uns befriedigender
erscheint, womit wir glauben, das Leiden am besten ausmer-
zen zu konnen. Das buddhistische evolutionare Verstandnis
folgt dem Gesetz der Natur und nutzt es, um zu untersuchen,
wie dukkha entsteht. Wenn wir das Gesetz der Natur studie-
ren und lernen, wie Kummer und Leid auftreten, dann kénnen
wir lernen, wie wir ohne sie leben kdnnen. Der Buddhismus
sieht dies als eine natlrliche Evolution an, die uns jenseits
des Leidens fuhrt. Statt uns mit einer Schopfungsgeschichte
zu befassen, konzentrieren wir uns auf die Kernfrage nach
der Realitét, in der sich kein Leiden mehr findet.

40 Unter dem Bodhibaum



Wenn wir mittels unseres logischen Denkvermogens die
Prinzipien der Evolution zufriedenstellend erkannt haben, gilt
es, vier grundlegende Kategorien der Natur zu studieren und
zu untersuchen, um zu verstehen, was es mit dem, was wir
,,Nature nennen, auf sich hat.

Die erste Kategorie, die untersucht werden muss, ist die
Natur selbst, die zweite ist das Gesetz der Natur (idappacca-
yata), die dritte ist die Pflicht, die sich aus dem Gesetz der
Natur ergibt, und die vierte ist das Ergebnis einer entspre-
chenden Lebensweise, die Friichte, die aus dem Befolgen der
natlrlichen Pflicht dem Gesetz der Natur entsprechend er-
wachsen. So studieren, untersuchen und praktizieren wir mit
der Natur, mit dem Gesetz der Natur, mit der natirlichen
Pflicht, und mit den natlrlichen Ergebnissen, die von der
korrekten Pflichterfullung herriihren. Wenn wir alle vier As-
pekte der Natur ergriinden, werden wir die Natur vollstandig
verstehen.

Dem Wort ,,Dhamma‘ (Dharma in Sanskrit), wie es im
Buddhismus gebraucht wird, kénnen alle vier fur uns relevan-
ten Aspekte der Natur zugeordnet werden: Die Natur selbst,
das Naturgesetz, die natiirliche Pflicht und natirlichen Friich-
te. Von diesen vier Bedeutungen des Wortes Dhamma ist
»Pflicht vielleicht die dlteste. Diese Bedeutung von Dham-
ma ist sehr wichtig und sollte nicht so leichtfertig abgetan
werden, wie es oft heutzutage geschieht. Es handelt sich hier-
bei einfach um die Pflicht, die sich aus dem Gesetz der Natur
ergibt und die im Einklang mit dem Gesetz der Natur erflllt
werden muss. Dies ist die Kernbedeutung des Wortes
Dhamma und zugleich die Essenz des Buddhismus.

Im Gegensatz zum vor-buddhistischen Verstandnis verste-
hen wir diese Pflicht als bezogen auf die GesetzmaRigkeiten
der Natur und nicht als von Gott gegeben oder von Menschen
gemacht. Wir erfiillen diese Pflicht aufgrund der Autoritét der
Weisheit und nicht aufgrund des Zwangs externer Autorité-
ten. Wenn ihr den Begriff ,,Pflicht gegentiber dem Gesetz der
Natur® richtig versteht, werdet ihr in der Lage sein, eure

Unabhéangig Ursachen und Bedingungen untersuchen 41



Pflichten weise zu erflllen. Die erhabene Lebensweise,
brahmacariya, ist nichts anderes als die Pflichterfillung im
Einklang mit den Gesetzmé&RBigkeiten der Natur. Wenn ihr
dementsprechend praktiziert, bis ihr alles Leiden und allen
Kummer zu beenden vermdgt, dann ist das die hochste
Pflichterfiillung, wie sie im Buddhismus verstanden wird.
Diese Praxis ist die Essenz des Buddhismus.

Die naturliche wissenschaftliche Methode Buddhas

Insofern der Buddhismus alles als bedingt entstanden und als
sich aufgrund von Ursachen und Bedingungen weiterentwi-
ckelnd ansieht, verwendet er das gleiche Grundprinzip wie
die Wissenschaft. Bei einer wirklich wissenschaftlichen Vor-
gehensweise sucht man nach den Ursachen und Bedingun-
gen, um Probleme auf der Ebene der ihnen zugrundeliegen-
den Ursachen zu lésen oder sie mittels dieser in den Griff zu
bekommen. Wenn wir allerdings einen philosophischen An-
satz verwenden, und allein auf Logik und induktives Denken
setzen, dann basteln wir uns nur eine Hypothese, interpretie-
ren die Daten, so dass sie passen und behaupten dann, die
Hypothese sei richtig. Im Buddhismus verwenden wir statt
einer hypothetischen Betrachtung lieber die direkte und
pragmatische wissenschaftliche Methode und suchen nach
den Ursachen und Bedingungen eines Problems. Sobald wir
die relevanten herausgefunden haben, kénnen wir mit ihnen
angemessen umgehen und das Problem l6sen bzw. die Er-
gebnisse erhalten, die wir erwarten. Auf diese Weise ist der
Buddhismus eher eine pragmatische Wissenschaft als eine
Philosophie, eher eine Methode als eine Theorie oder Theo-
logie.

Nun wollen wir uns der Abfolge oder dem Prozess der
Ubung zuwenden. Erstens, wir miissen erlernen, was wir
tben missen. Zweitens mussen wir anwenden, was wir ge-

42  Unter dem Bodhibaum



lernt haben, wir missen es in der Praxis testen. Drittens er-
halten wir Ergebnisse entsprechend unseren Handlungen und
werten diese aus, um zu beurteilen, wie korrekt unsere Praxis
gewesen ist. Es gibt also drei ineinandergreifende Schritte:
Lernen, das Gelernte anwenden und die Ergebnisse evaluie-
ren. Alle drei Stufen stehen auf dem Fundament der naturli-
chen Verkettung von Ursache und Wirkung.

Aus welchem Grund sollte man das lernen? Welche Kon-
ditionalitat ist notwendig, um diese oder jene Wahrheit zu
erkennen? Aus welchem Grund bt man auf eine bestimmte
Weise? Wonach suchen wir und welchen Effekt erwarten
wir? Was ist die Grundannahme hinter unserer Praxis und
welchen Bedingungen folgt sie? Welche Ergebnisse treten
tatsachlich auf? Aus welchen Griinden?

Nichts davon geschieht ohne Ursachen und Bedingungen.
Jede Wirkung hat ihre Ursachen und Bedingungen. Ver-
standnis und Nachdenken Uber die Praxis in Bezug auf die
natlrliche Konditionalitat ist von grundlegender Bedeutung
fir den Buddhismus. Dieser Prozess erfordert Weisheit. Wir
mussen lernen, missen diese Dinge ausprobieren, und wir
mussen genau beobachten, welche Resultate sich ergeben.
Dieses Prinzip ist das Herz der buddhistischen Praxis.

Spirituelle Freiheit und intelligente Unabhéngigkeit

Das néachste grundlegende Prinzip ist das der Freiheit oder
Unabhangigkeit. Lasst uns von Anfang an klarstellen, dass
der Buddhismus eine Religion der Freiheit ist. Es gibt keinen
Druck, Zwang oder Verpflichtung, etwas zu glauben oder
etwas zu tun. Als eine Religion der Intelligenz und der Weis-
heit ist der Buddhismus kein dogmatisches System und ak-
zeptiert keine Dogmen, ohne sie zu hinterfragen. Autoritative
Dogmen sind mit dem Geist des Buddhismus nicht in Ein-
klang zu bringen. Hier gibt es die Freiheit zu denken, zu un-

Unabhéangig Ursachen und Bedingungen untersuchen 43



tersuchen, zu erforschen und fur sich selbst Erfahrungen zu
sammeln. Wird man gedréngt, etwas zu glauben oder gibt es
irgendwelche Dogmen, dann ist das nicht Buddhismus. Der
Buddha selbst hat dies klar in einer Lehrrede, die als Kalama
Sutta bekannt ist, zum Ausdruck gebracht.?® In dieser Lehrre-
de weist der Buddha auf die Bedeutung der Unabhangigkeit
in Gedanken, Studium, Verstandnis, Praxis und des aus der
Praxis entstehenden Nutzens hin. All das muss in volliger
Freiheit geschehen, sonst handelt es sich nicht um Buddhis-
mus.

Im Buddhismus seid ihr nicht verpflichtet, etwas zu glau-
ben, auch wenn unser Prophet oder unser Griinder es sagte.?’
Dies ist die Art von Freiheit, die der Buddhismus vertritt. Thr
misst nicht blind an seine Lehren glauben. Vielmehr solltet
ihr aufmerksam zuhoren und (ber diese Lehren nachdenken,
bevor ihr sie glaubt.

Machen sie Sinn? Welche Ergebnisse bringen sie? Werden
sie dem Leiden ein Ende setzen? Wenn ihr selbst erkennen
konnt, dass diese Lehren zum Ende des Leidens flhren, pro-
biert sie aus. Testet sie und seht, zu welchen Ergebnissen sie
tatsachlich fiihren. Wenn die Anwendung dieser Lehren wirk-
lich dukkha léschen kann, dann kénnt ihr an sie glauben. Dies
ist die Essenz des Kalama Sutta und ein klares Beispiel dafur,
dass der Buddhismus eine Religion der Freiheit ist. Welche
andere Religion hat den Mut zu sagen, wir brauchen das, was

% Diese Sutta in AN 111, 66 wurde nach den Kalama benannt, die in
einem Distrikt namens Kesaputta lebten. Sie ist auch unter dem
weniger geldufigen Namen Kesaputti Sutta bekannt. Fir eine ein-
gehende Besprechung siehe ,,Hilf! Kalama Sutta Hilf!* auf
http://www.dhamma-dana.de/buecher.htm#buddhadasa.

27 Sgsada (von sattha) bezieht sich auf den Lehrgriinder einer Reli-
gion (sasana) und kann im entsprechenden Kontext auch als ,,Pro-
phet* tibersetzt werden.

44  Unter dem Bodhibaum


http://www.dhamma-dana.de/buecher.htm#buddhadasa

unser eigener Grinder und Lehrer gesagt hat, nicht zu glau-
ben?

Im Kalama Sutta empfahl der Buddha, etwas nicht bloR
deswegen zu akzeptieren, weil es sich um eine Uber Genera-
tionen weitergegebene Tradition handelt, noch weil jeder
dartiber spricht, noch weil es in heiligen Schriften geschrie-
ben steht. Glaubt nicht einfach etwas nur, weil es logisch ist,
noch weil man durch die Methoden der philosophischen oder
metaphysischen Spekulationen zu einem bestimmten Schluss
kommt, noch weil es dem ,,gesunden Menschenverstand*
entspricht.?® Glaubt nicht nur, weil etwas mit eigenen Mei-
nungen Ubereinstimmt oder weil der Sprecher beeindrucken-
de Referenzen, eine angenehme Stimme oder ein freundliches
Auftreten hat; noch nicht einmal, nur weil der Sprecher dein
Lehrer, dein Guru oder der Grinder deiner Religion ist. Der
Buddha lehrte, dass nichts davon ein ausreichender Grund ist,
um etwas zu glauben. Stattdessen ist etwas glaubwirdig,
wenn es grindlich untersucht und durch direkte Erfahrung
bestétigt wurde. Das ist die Art der Unabh&ngigkeit, die der
Buddha im Kalama Sutta als Grundprinzip der buddhisti-
schen Praxis empfahl.?°

28 Im Englischen ,,common sense*, und jemand bemerkte einmal,
dass dieser meist eher ,,common‘ (gewdohnlich, gemein) als ,,sen-
se“ (sinnvoll) sei. (Viriya)

29 Die hier aufgefiihrten Kriterien kénnen auch benutzt werden, um
die Lehren abzulehnen. Heutzutage sollten wir uns aber auch dar-
Uber Gedanken machen, ob die Ablehnung von Lehren allein auf
der Basis der direkten personlichen Erfahrung nicht auch eine
Form des blinden Glaubens ist.

,»Hier in den USA und vor allem bei der Baby-Boomer-
Generation, die den amerikanischen Buddhismus dominiert, gibt es
die Tendenz, Erleben zu romantisieren wie etwa die Hippies in den
60er Jahren oder die friheren deutschen Romantiker. (Siehe auch
Buddhistische Romantik, BGM 2022)

Unabhéangig Ursachen und Bedingungen untersuchen 45



Wir sollten diesen Standard auch bei Kindern anwenden.
Statt ihnen mit der Rute zu drohen, wenn sie nicht das tun,
was wir sagen, sollten wir ihnen helfen, natrliche Schluss-
folgerungen zu ziehen: ,,Wenn du dich so verhaltst, welche
Folgen wird das haben? Wenn du das tust, was wird passie-
ren? Betrachte genau die Ergebnisse deiner Handlungen und
dann entscheide, was am besten ist.”“ Bei Kindern sollte man
weder Zwang noch Belohnung oder Bestechung benutzen.
Solche Mittel sind falsch. Wir mussen Kinder weder zwingen
noch austricksen, damit sie glauben, was wir wollen. Statt-
dessen konnen wir ihnen beibringen, fir sich selbst zu den-
ken: Welcher Weg ist richtig? Welcher Weg ergibt den rich-
tigen Nutzen? Kinder sind durchaus in der Lage, selbst zu
entscheiden, was richtig ist. Das Kalama Sutta gilt auch fur
sie.

Leider wird dem eben Gesagten von religidsen Konserva-
tiven in Thailand (wie auch an den meisten anderen Orten)
widersprochen. Diese Autoritaten behaupten, das Kalama
Sutta sei nicht auf die heutigen Menschen, seien es Kinder
oder Erwachsene, anwendbar. Sie behaupten, die Menschen

Natrlich ist die persénliche Erfahrung wichtig und hier testen
wir den Wahrheitsgehalt der Lehren des Buddhismus. Aber worauf
beruhen diese Erfahrungen? Reicht ein bisschen hier und da her-
umprobieren, um die Art personlicher Erfahrung zu erzeugen, die
erforderlich ist um die Dhamma-Lehren zu testen? Ja, man erlebt,
dann legen sich unsere Erinnerungen und Wahrnehmungen dartiber
und schlieBlich bilden wir uns aufgrund verschiedenster Einflisse
eine Meinung dazu und fassen diese in eine bestimmte Ausdrucks-
weise. Zu diesem Zeitpunkt mag man von der direkten Erfahrung
von dukkha und seinem Erldschen schon sehr weit entfernt sein.
Deshalb vertrete ich den Standpunkt, dass eine gute Praxis im in-
tensiven Dialog zwischen dem Buddha-Dhamma der Sutten und
unseren Lebensexperimenten und ihren Ergebnissen besteht. Etwas
Demut ist ebenfalls hilfreich.* (Santikaro in einer Bud-
dhadasagroup Diskussion)

46  Unter dem Bodhibaum



seien nicht gebildet genug oder zu dumm, und dass es not-
wendig sei sie zu tauschen, zu lberzeugen oder zu bestechen,
um sie zum Glauben zu bewegen. Die Angst, dass die Men-
schen nicht weise genug sind, um richtig zu waéhlen, hat
nichts mit dem buddhistischen Weg zu tun. Vielmehr sollten
wir alles tun, was wir kdnnen, um die Menschen in die Lage
zu versetzen, klug und unabhéngig eine Wahl zu treffen.
Lasst uns jedem, der bereit ist, in seiner eigenen Praxis zuzu-
horen, nachzudenken und zu untersuchen, ein Hochstmal3 an
geistiger Freiheit zugestehen. Der Buddhismus ist eine Reli-
gion, die diese Freiheit im Denken, in der Praxis und beim
Erlangen von Weisheit anbietet. Dies bedeutet aber nicht eine
Art egoistischer Unabhangigkeit, die jemand blind das tun
lasst, was immer er will. Vielmehr geht es darum, etwas sorg-
faltig zu untersuchen und um die Freiheit, Dinge griindlich zu
durchdenken, sie auszuprobieren und dann auf der Grundlage
dieser personlichen Erfahrung etwas zu glauben. Das ist die
Freiheit, die der Buddhismus flr grundlegend halt, und die
durchgéngig in unserem Studium, unserer Praxis und unserer
Verwirklichung notwendig ist.

Unabhéangig Ursachen und Bedingungen untersuchen 47






Training im direkten Erleben von Freiheit

,,Bhikkhus, abhangig von Auge und Formen entsteht Seh-
bewusstsein; das Zusammentreffen der drei ist Kontakt;
durch den Kontakt bedingt entsteht das als angenehm,
schmerzhaft oder weder-schmerzhaft-noch-angenehm Ge-
flhlte.

Wenn jemand ein angenehmes Gefiihl erféhrt, ergotzt
er sich daran, heil3t es willkommen und bleibt daran héan-
gen. Die Neigung zur Begierde nimmt bei ihm auf naturli-
che Weise zu. Wenn jemand ein schmerzhaftes Gefuhl er-
fahrt, wird er bekiimmert, trauert, klagt und ist darauf be-
zogen verwirrt. Die Neigung zur Abneigung nimmt bei
ihm auf natiirliche Weise zu. Wenn jemand ein weder-
schmerzhaftes-noch-angenehmes Gefuhl erfahrt, versteht
er den Ursprung, das Verschwinden, die Befriedigung, die
Gefahr und das Entkommen in Bezug auf jenes Gefihl
nicht der Wirklichkeit entsprechend. Die Neigung zur
Unwissenheit nimmt bei ihm auf naturliche Weise zu.

Freunde, so eine Person kann die Neigung zur Begier-
de, die als Reaktion auf angenehmes Gefiihl in ihm auf-
steigt, nicht Uberwinden, kann die Neigung zur Abnei-
gung, die als Reaktion auf schmerzhaftes Gefuhl in ihm
aufsteigt, nicht vernichten, kann die Neigung zur Unwis-
senheit, die als Reaktion auf weder-schmerzhaftes-noch-
angenehmes Gefiihl in ihm aufsteigt, nicht ausrotten.
Nicht im Stande Unwissenheit zu Uberwinden kann er
wahres Wissen nicht entstehen lassen. Dass er dem Leiden

Training im direkten Erleben von Freiheit 49



hier und jetzt ein Ende machen konnte, dies ist unmog-
lich,«3%0

(Der gleiche Wortlaut wird im Folgenden auf die ande-
ren Sinnesgrundlagen, auf das jeweilige Sinnesbewusst-
sein, die Sinneskontakte und die Gefiihle, die abhéngig
von ihnen entstehen, angewandt.)

Natdrlich haben sich wahrend der mehr als 2500 Jahre, seit
der Buddha lehrte, Verédnderungen ergeben. In der auf dieser
Lehre basierenden Religion gab es ungenaue Uberlieferungen
aufgrund fehlerhaften Auswendiglernens ebenso wie fehlge-
leitete Korrekturen und Ergédnzungen. Dies macht Freiheit bei
der Priifung und Interpretation des Buddhismus, einschliel3-
lich des Tipitaka®* notwendig, ganz zu schweigen von den
spateren Kommentaren, Meinungen und Interpretationen, die
sich seit der Zeit des Buddha angesammelt haben. Wir ms-
sen die Pali-Texte, die Kommentare und die traditionellen
Interpretationen des Buddhismus nicht akzeptieren, bis wir
sie grindlich untersucht und in unserer eigenen praktischen
Erfahrung Oberpriift haben. Aufgrund dessen gibt es weder
einen Grund sich zu sorgen, dass etwas verloren gegangen sei
oder Uber die vergangenen Jahrhunderte missverstanden wor-
den waére, noch miissen wir uns von der Diversitat und den
augenscheinlichen Unterschieden der verschiedenen Schulen
und Traditionen des Buddhismus verunsichern lassen - vo-
rausgesetzt, wir halten uns an das Grundprinzip der geschickt
angewendeten Unabhéngigkeit beim Studium des Buddhis-
mus.

30 MN 148 Chachakka Sutta
%1 Die ,,Drei Korbe*, der Hauptteil der buddhistischen Schriften.

50 Unter dem Bodhibaum



Spirituell-empirische Wissenschaft

Wie wir von Anfang an gesagt haben, wollen wir den Bud-
dhismus wissenschaftlich studieren, denn wir betrachten ihn
als eine spirituelle Wissenschaft. Wenn wir von spiritueller
Wissenschaft sprechen, meinen wir damit, dass wir vorrangig
unsere eigene spirituelle Erfahrung studieren und daraus ler-
nen mussen, statt durch das Studium von Schriften und Tex-
ten. Wir beobachten und untersuchen dukkha, wie es tatsach-
lich in Herz und Geist (citta)®? aufsteigt. Wir suchen nach den
Ursachen und Bedingungen von dukkha und lernen sie zu
entfernen, um frei zu sein von allem Leid, Elend und Ver-
zweiflung. Auf diese Weise gibt es eine direkte spirituelle
Erfahrung von diesen Dingen und nicht blof’e Hypothesen
und Theorien. Wenn wir uns dem Buddhismus als spiritueller
Wissenschaft nahern, werden wir keine Probleme haben in
Bezug auf die Genauigkeit der Schriften, noch werden wir
uns Sorgen Uber Fehler und Ungenauigkeiten machen, die
sich im Laufe der Jahrhunderte eingeschlichen haben kénn-
ten, oder welche Zweifel auch immer entstehen mogen. Sie
werden uns nicht beunruhigen, weil wir in der Lage sein wer-
den, den Buddha-Dhamma empirisch fir uns selbst zu verifi-
zieren, in unserer eigenen inneren spirituellen Erfahrung.
Auch Uberlegungen (iber die Rolle der verschiedenen 6ko-
logischen und kulturellen Faktoren missen wir nicht anstel-
len. Wenn wir den Buddhismus als spirituelle Wissenschaft
ansehen, brauchen wir nicht GbermaRig an solchen Dingen
interessiert sein, zumindest nicht in dem Male, dass sie zu

32 Citta umfasst in der Thai-Tradition Verstand, Herz, Bewusstsein,
und Gewahrsein. In unserem modernen Sprachgebrauch neigen wir
dazu, uns von den Assoziationen von ,,Herz und ,,Geist* verwirren
zu lassen.

Training im direkten Erleben von Freiheit 51



Ablenkungen werden.®® Nicht wenige westliche Gelehrte des
Buddhismus konzentrieren sich auf Indien, seine Geschichte,
Geographie, Politik, Philosophie und dergleichen. Sie gehen
zu weit mit unnétigen Dingen wie etwa vergleichender Psy-
chologie, bevor sie sich tatsdchlich mit dem Studium des
Buddhismus befassen. Verschwendet keine Zeit mit Dingen,
die nicht essentiell sind, und wendet euch stattdessen direkt
der spirituellen Erfahrung zu. Ich mdchte sagen, dass sogar
die Lebensgeschichte Buddhas unnétig ist. In der Zeit des
Buddha studierte niemand die Details seines Lebens, so wie
es heute getan wird.

Was ist mit den popularen Biichern iber den Buddhismus
in China, den Buddhismus in Tibet, den Buddhismus in Bur-
ma, den Buddhismus in Sri Lanka, den Buddhismus in Thai-
land und dergleichen? Keines davon ist wesentlich oder not-
wendig, weil sie sich nicht wirklich mit dem eigentlichen
Buddhismus befassen. In solchen Bichern geht es um die
auBeren kulturellen Merkmale, die duBere Kruste, die von
den Kulturen der verschiedenen L&nder, in denen der Bud-
dhismus blihte, hinzugefiigt wurde. Ihr musst diese Krusten
und Rinden nicht studieren; lasst sie erst einmal beiseite.
Konzentriert eure Studien einfach auf die grundlegenden Tat-
sachen des Leidens, wie ihr sie in eurem eigenen Herz erken-
nen kénnt und sucht auch dort nach dem Weg aus dem Lei-
den heraus. Die direkte spirituelle Erfahrung von dukkha ist
das einzige Thema, mit dem ihr euch wirklich befassen
musst.

3 Ajahn Buddhadasa selbst war ein Experte in der lokalen Archéo-
logie und Geschichte der Ban Don Bay, dem Teil des stidlichen
Thailands, in dem er fast sein ganzes Leben verbrachte. Wenn man
die Zeit fur solche Studien hat und sie konstruktiv verwenden
kann, missen sie nicht zur Ablenkung werden. Seine Bedenken
waren dahingehend, dass derartige Interessen so weit in den Fokus
ricken, dass sie das Herz des Buddhismus verschleiern.

52 Unter dem Bodhibaum



Training durch innere Erfahrung

Alles, was wir wissen missen, kdnnen wir in uns selbst ler-
nen. Die Methode dafir heit sikkha, was bedeutet ,,sich
selbst sehen* (ikkha, ,,schauen* oder ,sehen*; sa, ,sich
selbst®). Der tiefere Sinn dieses Pali-Begriffs besteht darin, in
sich selbst zu schauen, sich in sich selbst zu beobachten, bis
man sich selbst sieht und sich selbst erkennt, so wie man tat-
sdchlich ist. Bitte verwechselt das nicht mit dem modernen
thailandischen Verstandnis von sikkha als Bildung oder Stu-
dium, wobei es sich um Biicher, Schulen und andere AuRer-
lichkeiten handelt. Eine korrekte buddhistische Ausbildung
oder sikkha bedeutet in sich selbst zu schauen, sich selbst zu
sehen und zu erkennen. Wieder einmal ist die einzige Autori-
tat unsere eigene direkte spirituelle Erfahrung, aus der wir
etwas Uber dukkha lernen. Auf diese Weise studieren wir
wirklich Buddhismus.

Wir untersuchen dukkha direkt, wie ein Chirurg, der eine
Wunde untersucht. Der Chirurg 6ffnet die Wunde, um her-
auszufinden, was nicht stimmt, um dann die Krankheit ent-
sprechend ihrer Ursache richtig heilen zu kénnen. Sobald er
die Ursache gefunden hat, entfernt er sie und I6st das Prob-
lem. Wir konnen dieses Vorgehen beispielhaft fur unsere
Anndherung an das Leben und den Buddhismus hernehmen.
Wenn es ein Problem gibt, schneidet direkt bis in sein Zent-
rum hinein und sucht nach der Ursache. Wenn wir das Prob-
lem klar sehen, werden wir auch sein Gegenteil erkennen,
den Zustand des Wohlbefindens, der frei von diesem Problem
ist. Dann entfernt die Ursache und erlebt das daraus resultie-
rende Wohlbefinden. Das nennen wir ,,.Buddhismus wie ein
Chirurg studieren®.

Sikkha muss Praxis (paripatti, wortl. den Weg beschreiten)
beinhalten. Die Ubliche Art des Lernens ist nicht ausreichend.
Unser Studium muss durch direkte Praxis im Leben selbst

Training im direkten Erleben von Freiheit 53



angewendet werden, damit es zu spiritueller Erfahrung fihrt.
Durchdenkt genau, was ihr gelernt habt, und probiert es dann
aus, testet es, und wendet es im wirklichen Leben an. So lernt
man wirklich etwas tiber den Buddhismus, ndmlich durch die
tatséchliche Praxis. Schulen, Bucher und Klassenzimmer sind
dafiir nicht notwendig, auch wenn sie von Nutzen sind. Selbst
der Tipitaka ist unnotig. In der Zeit des Buddha gab es nichts
dergleichen und doch waren seine Anhénger in der Lage,
erfolgreich zu praktizieren. Sie stitzten sich nicht auf eine
der spateren Entwicklungen, die heute als so wichtig angese-
hen werden. Fr die ersten Nachfolger war das Studium die
Praxis. Sie gingen die Probleme des Lebens direkt an und
lernten diese Probleme unter Anleitung des Buddha zu I6sen.
Die Losung der Probleme des Lebens ist die praktische Be-
deutung von ,,lernen und studieren®.

Wissen und Weisheit als direkte Erkenntnis

Jetzt ist es an der Zeit, etwas tber Wissen und Weisheit zu
sagen, die in der Pali-Sprache fiana und pafifiia genannt wer-
den. Wissen umfasst viele Bereiche, die wir als drei grundle-
gende Ebenen zusammenfassen konnen. Die erste Ebene ist
das erlernte Wissen (suta-maya-pafifia), das aus Biichern
kommt, davon, anderen zuh6ren und von dem, was wir in den
Schulen lernen. Wir kdnnen es Wissen aus dritter Hand nen-
nen.

Die zweite Ebene ist das reflektierte Wissen (cinta-maya-
pafifiz), das vom Uberlegen und Durchdenken des Gehérten
und Gelernten kommt, von der Reflexion und den daraus
gezogenen Schlussfolgerungen. Wir kdnnen das Gelernte mit
allen uns zur Verfligung stehenden Werkzeugen des Denkens
und der Logik untersuchen, insbesondere auf der Grundlage
der vier edlen Wahrheiten. Das ist eine hohere Ebene des
Wissens, die man Verstandnis nennen konnte. Dieses Wissen

54 Unter dem Bodhibaum



aus zweiter Hand ist verl&sslicher und nutzlicher als das blo-
Re Buchwissen.

Die dritte und hochste Ebene des Wissens ist die Erkennt-
nis, die aus der spirituellen Entwicklung (bhavana-maya-
pafifia) kommt. Wéhrend suta-maya-pafifia aus dem Horen
der Worte von anderen und vom Biicherlesen erwéchst, und
cinta-maya-paffi@ durch Denken, Reflektieren und Schluss-
folgern entsteht, geht bhavana-maya-paffia aus der unmittel-
baren spirituellen Erfahrung im Geist hervor. Diese Erkennt-
nis aufgrund von direkter Erfahrung unterscheidet sich sehr
von den vorherigen zwei Ebenen. Sie allein kann als Wissen
aus erster Hand oder direktes Wissen angesehen werden. Um
den Buddhismus zu verstehen, wird diese dritte Ebene der
direkten spirituellen Erkenntnis benétigt. Bitte seid euch be-
wusst, dass es Wissen auf diesen drei Ebenen gibt; verfeinert
euer Verstandnis von Wissen, so dass ihr euch darin zu (ben
lernt, auf allen drei Ebenen Wissen zu erlangen.

Heutzutage geht es bei dem, was in der Welt als Bildung
gilt, zumeist nur um die erste Art von Wissen und manchmal
auch die zweite. Folglich kdnnen uns alle Schulen und Uni-
versitaten der ganzen Welt, alle grof3en Institutionen der ho-
heren Bildung und die Bibliotheken mit Millionen von Bén-
den gefullt, nie zum Kern des buddhistischen Verstandnisses
fuhren. Wir konnen studieren, so viel wir wollen, uns reich-
lich Notizen machen, ja sogar unsere eigenen Bucher schrei-
ben, aber es bleibt doch immer nur das Studium der Auf-
zeichnungen und Texte. Wir missen verstehen, dass ein der-
artig Erlerntes nicht unser Ziel ist. Vielmehr wollen wir die
wissenschaftliche Vorgehensweise anwenden, um Leid und
seine Ursachen zu untersuchen, so dass wir die zugrundelie-
genden Ursachen des Leidens beseitigen kdnnen. Schlussend-
lich wird uns das zur Verwirklichung der Leidfreiheit fihren.
Uber das Leiden, seine Ursachen und sein Ende lediglich
nachzudenken, wird das Dilemma des Leidens nie I6sen kon-
nen. Wir mussen es direkt in unserem eigenen Herzen sehen
und erleben. Niemand kann dies an unserer Stelle lernen und

Training im direkten Erleben von Freiheit 55



eine solche Erkenntnis kann auch nicht gelehrt werden. Wir
mussen selbst erforschen und entdecken, wenn es bhavana-
maya-pafifia sein soll, die Erkenntnis, die zum Erwachen
fihrt. Verwirklichung und Erwachen kommen nur davon.
Bitte verfeinert euer Verstandnis des richtigen Studiums.
Wirklich Wichtiges muss stets auf diese Weise erlernt wer-
den.

Macht euch nicht abhéngig von &uferen Bedingungen.
Euer spirituelles Wohlbefinden sollte sich nicht auf externe
Faktoren stiitzen. Lasst es stattdessen auf inneren Grundlagen
ruhen. Das eigentliche Klassenzimmer, ebenso wie die um-
fangreichste Bibliothek, sind in uns selbst zu finden. Es ist
nicht notwendig, ganze Bibliotheken mit Tausenden von Bi-
chern zu lesen. Ein paar gut gewéhlte Biicher sind mehr als
genug, wenn sie die systematische innere Erforschung und
die direkte spirituelle Erfahrung unterstitzen. Hier findet
wahres Lernen statt.

Weil ihr glaubt, Hilfe von auBen zu brauchen, sei es durch
Bucher, Belehrungen oder Gurus, seid ihr aus Europa, Ame-
rika, Australien und verschiedenen Teilen Asiens hierherge-
kommen, um den Buddhismus zu studieren. Obwohl gut ge-
meint, kdnnen euch eure Bemuhungen doch in die Irre fiih-
ren. lhr solltet wissen, dass das, was ihr im besten Fall im
Auf3en tun konnt, ist, die Methode zum Entdecken des Bud-
dhismus zu lernen; den Buddhismus selbst werdet ihr durch
solche AuRerlichkeiten nie finden, weder hier noch anderswo
in Asien. Stattdessen sitzt einfach still. Setzt euch und be-
ginnt mit euren inneren Studien. Wenn ihr hierhergekommen
seid, um etwas Uber den Buddhismus zu erfahren, dann lernt
die Methodologie des Sitzens und des inneren Studiums. Wir
nennen das sandighiko, den Dhamma fir sich selbst sehen,
den Dhamma in sich selbst erkennen. Dies sind die einzig
gultige Schule und Bibliothek, um den Buddhismus zu erler-
nen. Ihr konnt den wahren Buddhismus von niemandem au-
Rer euch selbst lernen. Andere Leute kdnnen euch bestenfalls
helfen, die Methoden des Studiums und der Praxis zu verste-

56 Unter dem Bodhibaum



hen. Versteht bitte, dass es das ist, was wir meinen, wenn wir
vom inneren Lernen sprechen.

Die Gefangnisse der Positivitat und der Negativitat

Kurz gefasst, wir untersuchen citta (Geist, Herz, Bewusst-
sein). lhr konnt das Psychologie nennen, aber es ist nicht die
Psychologie, wie sie im Allgemeinen in der heutigen Welt
studiert wird. Der GroRteil der modernen Psychologie dient
dem personlichen Nutzen und dem Gewinnstreben. Psycho-
logisches Geschick kann einen Vorteil im Wettbewerb, im
Marketing und bei der Geschaftemacherei bedeuten, was
oftmals der Hauptzweck der heutigen Lernpsychologie ist.
Obwohl klinische und therapeutische Psychologie einigen
Nutzen fur die Menschen haben, sind sie nicht die priméren
Anwendungen, und im besten Fall ordnen sie die Ego-
Struktur neu, statt sie aufzulgsen.>*

Buddhistische Psychologie ist eine ganz andere Sache. Sie
soll den Geist vom Anhaften und somit vom Leiden, von al-
len Problemen befreien. Wenn er erst einmal frei davon ist,
maogen auch andere angemessene Vorteile daraus folgen. Bit-

% Einige Leser mogen diese Kritik als sehr hart empfinden. Denje-
nigen, die einwenden konnten, dass die humanistische und trans-
personale Psychologie anders ist, oder dass Psychotherapie Men-
schen mit ihren Problemen hilft, wirde Ajahn Buddhadasa wohl
erwidern, dass sie alle begrenzt sind durch den Individualismus,
der sie hervorgebracht hat, und das Privileg derjenigen, die sie fiir
sich in Anspruch nehmen koénnen. In jedem Fall aber mlssen Psy-
chotherapieformen mit wesentlich kleineren Budgets auskommen
als die Marketingpsychologie. Psychologie wird bekanntermaflen
vom Militdr und GrofRunternehmen eingesetzt. Auch weist er da-
rauf hin, dass etwas, das von der gebildeten Mittelschicht als gut
angesehen wird, keineswegs absolut gut ist und in einer Weise
schédlich sein kann, die wir lieber nicht sehen wollen.

Training im direkten Erleben von Freiheit 57



te verwechselt die buddhistische Psychologie nicht mit der
normalen weltlichen Psychologie.

Der Geist ist in einem abgrundtiefen Geféangnis eigener
Herstellung gefangen, dem Gefangnis der Vernarrtheit in
Positivitat und Negativitat. Die buddhistische Psychologie hat
das Ziel, den Geist aus diesem Gefangnis der Probleme und
der Unfreiheit zu befreien. Wenn der Geist durch die Positivi-
tat und Negativitat dieser Welt getduscht wird, klammert er
sich daran und wird von ihnen gefangen. Positivitdt und Ne-
gativitat sind die Gefangnisse des Geistes; narrische Anbin-
dung daran macht unseren Geist zu ihren Gefangenen. Damit
eine Psychologie als buddhistisch bezeichnet werden kann,
muss sie diese spirituellen Geféangnisse erkannt haben und
unserem Geist zur Flucht verhelfen kénnen.

Wenn wir etwas flr positiv halten und uns daran klam-
mern, wird eine positive Art von Ego geboren, und wir sind
in einem positiven Geféangnis gefangen. Wenn wir an etwas
als negativ festhalten, wird eine negative Art von Ego gebo-
ren und wir sind in einem negativen Geféangnis gefangen.
Seht genau hin! Sowohl Positivitat als auch Negativitat sind
ein Gefangnis. In dieser Hinsicht gibt es keinen Unterschied
zwischen ihnen. Beides fuhrt zu Anhaften und Unfreiheit,
was wiederum zu Problemen und Leiden fiihrt, in denen wir
uns verfangen, deshalb nennen wir sie Gefangnisse. Bitte
vermeidet diese Gefangnisse, sowohl die positiven als auch
die negativen, egal wie attraktiv oder abstof3end sie auch er-
scheinen mogen.

Wenn wir uns positiv fihlen, wenn wir ein positives
Selbstbild haben, ziehen wir die Dinge an uns, sammeln sie
an. Wenn wir uns negativ fiihlen, wenn wir ein negatives
Selbstbild haben, schieben wir die Dinge weg, versuchen wir
sie loszuwerden. Unser Leben ist einziges An-uns-ziehen und
Von-uns-weg-schieben - Schieben und Ziehen, die ganze
Zeit. Ist das erfreulich? Macht das wirklich Spal3? Macht
euch ein Leben des standigen Schiebens und Ziehens gliick-
lich? Oder ist es unertrdaglich? Bitte Uberlegt, ob es etwas

58 Unter dem Bodhibaum



gibt, das schwieriger und muhsamer ist. Erwagt ein Leben zu
suchen, das frei ist, anstatt eines Lebens des Schiebens und
Ziehens. Mit dieser Zielsetzung wird euer Studium des Bud-
dhismus einfach und schnell von statten gehen.

Freude und Gluck sind berhaupt nicht erholsam. Sie sind
sehr geschaftig, stressig und dynamisch. Traurigkeit ist
schmerzhaft, nicht erholsam. Auch sie ist ziemlich stressig.
Weder Freude noch Trauer sind ruhig und friedlich. Beide
halten den Geist beschaftigt, aufgeregt und lassen ihn sich um
sich selbst drehen. Wahre spirituelle Ruhe kann nur gefunden
werden, wenn wir Uber Gliick und Leid, Positivitat und Nega-
tivitat, Gut und Bdse hinausgelangt sind. Wenn wir Frieden
wollen, missen wir den Geist dartiber erheben. Dies ist das
Ziel unserer Studien und unserer Ubungen.

Das Schieben, Ziehen und Kreisen der Befleckungen

Wir mussen unsere Intelligenz benutzen, und die Dinge, die
kilesa (Befleckungen, reaktive Emotionen) genannt werden,
richtig verstehen. Positive Geflihle verursachen positive Be-
fleckungen wie Lust (raga) und Gier (lobha). Negative Ge-
fihle verursachen negative Befleckungen wie Hass (dosa)
und Wut (kodha). Etwas zu mdgen flhrt zu positiven Befle-
ckungen, die anziehen und heranziehen; etwas nicht zu mo-
gen fihrt zu negativen Befleckungen, die abstoRen und weg-
driicken. Diese positiven und negativen Befleckungen sind
schon schlimm genug, doch es gibt noch eine dritte Art der
geistigen Verunreinigung, die in Bezug auf Positivitat und
Negativitadt verwirrt und toricht ist. Diese Befleckung der
Torheit (moha) kann nicht unterscheiden, herausfinden oder
entscheiden, was positiv und was negativ ist. Sie dreht sich
im Kreis.

Positive Befleckungen ziehen heran, negative Befleckun-
gen schieben weg und weder-positive-noch-negative Befle-
ckungen rennen in wirren Kreisen herum. Sie alle ermiiden

Training im direkten Erleben von Freiheit 59



uns fast zu Tode und lassen uns keine Gelegenheit, uns aus-
zuruhen und Ruhe zu finden. Bitte entwickelt ein sehr klares
Verstandnis von diesen Dingen, die wir kilesa nennen.

Ihr solltet wissen, dass es viele Begriffe fur die Unter-
scheidung der Befleckungen gibt. Wir konnen Dutzende,
Hunderte, ja Tausende von ihnen klassifizieren. Wenn wir sie
alle im Detail auffihren wollten, gébe es zahllose. Wenn wir
allerdings pragnant sein wollen, kdnnen wir sie einfach als
diese drei grundlegenden Arten oder Typen kategorisieren:
Befleckungen, die heranziehen, Befleckungen, die wegstolien
und die Befleckungen, die kreisen. Positive Befleckungen
veranlassen uns, Dinge zu wollen und an uns zu ziehen, und
so unterliegen wir unter der Macht des Mdgens und Brau-
chens. Negative Befleckungen veranlassen uns, Dinge nicht
zu wollen und wegzuschieben, und so unterliegen wir der
Macht von Abneigung und Hass.

Die dritte Art der Befleckung, die Art, die weder positiv
noch negativ ist, macht uns unsicher und lasst uns zweifeln.
Dieses Wort ,,Zweifel*®® ist sehr wichtig. Es betrifft die
Wahrheit und unsere Unfahigkeit, die Dinge zu sehen, wie sie
sind. Der Buddhismus versucht den Zweifel zu beseitigen,
weil er Verwirrung stiftet und uns schrecklich verstort. Zwei-
fel ist so storend, dass er uns nachts vom Schlafen abhélt.
Wenn es weder Positives noch Negatives zu finden gibt, fragt
er, ob das positiv oder negativ ist. Er erzeugt Verwirrung aus
der Neutralitat. Diese dritte Art der Verunreinigung wird als
moha (Wahn) bezeichnet. Bitte versucht, diese drei Katego-
rien der kilesa zu verstehen. Obwohl ihre Variationen zahllos
sind, sind sie doch alle in unseren eigenen Herzen zu finden.
Durch den Wegfall des Zweifels kénnen wir frei sein von

% Verwechselt diese Bedeutung von ,,.Zweifel, die sich auf das
Anzweifeln dessen, was wahr ist, und die Skepsis gegeniiber der
Realitét bezieht, nicht mit der ,,Unsicherheit®, die auftritt, wenn
keine ausreichenden Informationen zur Verfigung stehen.

60 Unter dem Bodhibaum



allen diesen Arten von Verunreinigungen. Gier, Hass und
Verblendung: alle die Tausenden von Verunreinigungen und
reaktiven Emotionen - jede Art unheilsamer Gemiitsverfas-
sung ist in diesen drei Begriffen enthalten.

Bitte betrachtet dieses Ding namens ,,Zweifel* besonders
genau; es hindert uns daran, Lust und Begierde Einhalt zu
gebieten. Ist der zweifelnde Geist gegenwartig, ist es unmog-
lich Wollen und Wunschen zu beenden. Und immer wenn
Lust und Begierde vorhanden sind, gibt es auch kilesa und
dukkha. Wenn wir zweifeln, wissen wir nicht, ob etwas gut
oder schlecht, nutzlich oder schadlich, richtig oder falsch,
ausreichend oder unzureichend ist. So bleiben wir stets unsi-
cher und voller Verlangen. Sogar Milliondre mit einem Hau-
fen Geld fragen sich immer noch, ob sie genug haben: ,,Wird
es jemals genug sein?“ Zweifel ist Uberaus beunruhigend.
Wer in der Lage ist, Zweifel vollstandig zu beseitigen, wird
ein Heiliger, ein Arahant werden. Ohne Zweifel befindet man
sich jenseits von Positivitdt und Negativitdt. Solange man
noch dem wirklichkeitsverzerrenden Einfluss dieses binéren
Paares unterliegt, wird man nicht in der Lage sein, den Zwei-
fel aufzugeben. Ihr solltet Zweifel zu eurem Hauptfeind er-
klaren. Das Beseitigen des Zweifels erfordert Wissen, Intelli-
genz, Weisheit und ein hohes Mal an Verwirklichung. Dort
endet dann die Geschichte. Man realisiert die hochste Kihle,
Nibbana.

Training im direkten Erleben von Freiheit 61






Jenseits von positiv und negativ

Gewinn, Verlust, Verehrung und Verachtung,

auch Lob und Tadel, Freude sowie Leid.

Das sind die normalen menschlichen Bedingtheiten,
verganglich, unbestandig und wandelbar.

Der Weise, stets achtsam, erkennt diese dhammas,
erkennt sie als dem Wechsel unterworfen.

Erwiinschte Erfahrungen erregen seinen Geist nicht.
Unerwiinschte Erfahrungen irritieren ihn nicht.

Seine Tugend verfallt nicht durch Ergreifen

noch durch Widerwillen hinsichtlich dieser Bedingtheiten.
Der Weise, der den Pfad erkennt,

verwirklicht Nibbana, frei von Leidenschaft und Sorge.
So einer hat das Ende des Werdens gefunden. 3

Unser Studium leitet uns an, die Wirklichkeit und Wahrheit
aller Dinge zu sehen. Wenn wir die Dinge (dhammas, Phé-
nomene) so sehen, wie sie wirklich sind, kdnnen sie uns nicht
tduschen oder belligen, weder mit Positivitdt noch mit Nega-
tivitdt. Wann immer wir von der Wahrheit sprechen, kann
diese nie positiv oder negativ sein. Nun sind aber die meisten
von uns verblendet durch Positivitdt und Negativitat und
mochten die Wahrheit positiv deuten. Positive und negative
Vorstellungen steigen wiederholt in unserem Geist auf als
Konzepte wie gut und schlecht, wie richtig und falsch oder so
ahnliche Dichotomien, die keinen wirklichen Wert oder Be-

3 AN VI1II, 5&6 Lokadhamma Suttas

Jenseits von positiv und negativ 63



deutung haben. Glick und Trauer sind ebenso wertlos und
tauschend wie Gewinn und Verlust und all die anderen Ge-
gensatzpaare. Sie tduschen uns, legen uns herein und fiihren
uns in die Irre. Himmel und Hélle sind die schlimmsten von
allen, sie stinken geradezu nach positiv und negativ. Da sie
uns im Leiden gefangen halten, haben wir keine wirkliche
Verwendung fir sie. Unser Ziel ist es, Uber alle Bedeutung
von positiv und negativ hinaus zu gelangen. Unser Ziel ist die
Freiheit des Geistes, unabhdngig von allen triigerischen,
schadlichen Gegensatzpaaren.

Das grundlegende Dilemma der Dualitat

Dieser Punkt wurde von den hebréischen Lehrern, die das
Alte Testament zusammengestellt haben, richtig verstanden.
Im dritten Kapitel des Buches Genesis warnt Gott unsere
Vorfahren Adam und Eva davor, von der Frucht des Baumes
der Erkenntnis von Gut und Bose zu essen.®” Sobald die
Frucht gegessen wird, haften wir an Gut und Bdse und als
Konsequenz kreisen und wirbeln wir wieder und wieder in
diesem Gut und Bose, das nichts anderes als Leiden ist, her-
um. Weisen Menschen war das seit Jahrtausenden bekannt.
Nicht durch die Bedeutung von Gut und Bose versklavt zu
werden, ist das Herz des Buddhismus. Wenn ihr das wisst,
werdet ihr alles wissen, was ihr wissen mdisst, und ihr werdet
der Tyrannei und dem Elend aller Beeinflussung durch Posi-
tivitat und Negativitét, durch Vorstellungen von Gut und Bo-
se und von Himmel und Holle entkommen. So gelangt ihr
jenseits von dukkha und das ist der einzige Zweck unseres
Studiums und unserer Ubung.

Jede und jeder von uns haftet an Gut und Bése, an Positi-
vitat und Negativitat - damit leben wir seit unserer Geburt.

87 Gen 3:3.

64 Unter dem Bodhibaum



Obwohl die Befreiung von positiv und negativ immens be-
schwerlich ist, ist es doch das Ziel unseres Weges, Uber sie
hinaus zu gelangen. Es ist das Herz des Buddhismus, jenseits
aller Einfllisse von Positivitat und Negativitat zu leben.

Wir mogen nun verstehen, inwiefern das Festhalten an po-
sitiv und negativ ein Problem darstellt, Elend verursacht und
Leiden schafft, aber wir sind noch nicht in der Lage, uns aus
der Macht des Positiven und des Negativen befreien. Bei-
spielsweise mag uns bewusst sein, dass Liebe problematisch
ist, besonders in der verworrenen Weise, wie oft (ber sie ge-
sprochen wird. Doch obwohl sie uns immer und immer wie-
der in Schwierigkeiten bringt und uns qualt, sind wir nicht im
Stande, uns von ihrer Macht zu befreien.®

Etwas offensichtlicher ist es bei Wut und Hass. Wir wis-
sen, dass diese Empfindungen schmerzhaft und wertlos sind,
aber auch ihrer Macht kdnnen wir nicht entkommen. Wir

% Love, rak, ist ein recht uneindeutiges Wort im Thailandischen.
Im Gegensatz zu karuna (Mitgefiihl) und metta (liebevolle Freund-
lichkeit), die viel klarer in der Bedeutung sind, umfasst das Bedeu-
tungsspektrum von rak leidenschaftliches Anhaften, egoistisches
Verlangen nach Zuneigung, die Liebe einer Mutter fiir die Kinder,
und die erhabene agape. Ajahn Buddhadasa nutzt dieses Wort hier,
um zu provozieren und herauszufordern, anstatt einfach unbedacht
davon auszugehen, dass Liebe immer gut ist. Im Mittelpunkt der
Diskussion hier steht die Tatsache, dass Liebe bedingt und begrenzt
ist, insbesondere die persdnliche Liebe eines egoistischen Wesens
flr ein anderes.

Wikipedia: Das griechische Verb agapan bedeutet ,,sich zufrie-
dengeben mit etwas*, aber auch ,,jemanden mit Achtung behan-
deln, bevorzugen®. Agape bedeutet nicht direkt jene Art der Liebe,
die im deutschen Sprachgebrauch lblicherweise mit dem Begriff
,,Liebe“ verbunden wird, sondern vielmehr eine spirituelle und
»metaphysische* Verbindung zwischen Menschen. Bei Agape han-
delt es sich nicht um (exklusive) partnerschaftliche Liebe, sondern
um eine (inklusive) gemeinschaftliche Liebe.

Jenseits von positiv und negativ 65



springen zwischen Sympathie und Antipathie hin und her,
zwischen lieben und hassen, gefangen von den Wahnvorstel-
lungen der Positivitat und der Negativitat. Wir sind spirituelle
Ping-Pong-Balle, unfahig Frieden zu finden, gefangen in end-
losen Zyklen von Himmel und Holle.

Mit diesem spirituellen Dilemma zu leben ist die Hélle
schon in diesem Leben. Positivitdt und Negativitat, Sympa-
thie und Antipathie - mit anderen Worten Gut und Bdse - sind
unser elementares Problem. Diese beiden sind die Grundvo-
raussetzungen fur all unsere Probleme. Wann immer wir auf
positiv oder negativ hereinfallen, wird Selbstsucht geboren.
Sei es, wenn wir etwas nicht mdgen, mit etwas unzufrieden
sind, etwas verachten oder hassen, wenn wir etwas loswerden
wollen oder wenn wir sogar etwas zerstéren oder jemanden
umbringen wollen. Sei es, wenn wir etwas mogen, etwas gut-
heilen oder bevorzugen, wenn wir etwas wollen, es unbe-
dingt haben missen, wenn wir etwas besitzen wollen und mit
anderen in Wettbewerb darum treten.

Wenn etwas positiv ist, fihrt es zu mdgen und wollen und
selbststichtigem Verlangen, es zu bekommen. Wenn etwas
negativ ist, fuhrt es zu Abneigung, Wut und Hass und selbst-
stichtigem Verlangen, es zu loszuwerden oder zu zerstoren.
Ob durch Sympathie oder Abneigung, durch lieben oder has-
sen hervorgerufen, es gibt immer ein Problem. Positivitat und
Negativitat verursachen Verliebtheit, Wut, Angst, Aufregung,
Verwirrung, Sorgen Uber das, was noch nicht geschehen ist,
und die Sehnsucht nach dem, was vergangen ist.

Unser Leben und die Welt sind voll von diesen Proble-
men, sowohl individuell als auch kollektiv. Wir sind bis oben
hin angefullt mit Selbstsucht und dem Schaden, den sie uns
und anderen zufligt. Und diesen ganzen Egoismus und die
daraus entstehende Gewalt gibt es nur, weil wir in Positivitat
und Negativitdt gefangen sind. Bitte studiert das Leben so
lange, bis ihr in der Lage seid, jenseits von positiv und nega-
tiv zu leben.

66 Unter dem Bodhibaum



Wir koénnten das als ein ,,neues Leben bezeichnen, zu-
mindest fur diejenigen, die nicht damit vertraut sind. Tatséch-
lich ist es nichts wirklich Neues. Es erscheint einfach neu fir
diejenigen, die noch nicht davon gehort haben oder es gar
erlebt haben, fur diejenigen, die noch in dem alten, abgestan-
denen Leben der Positivitdt und Negativitdt gefangen sind.
Eigentlich ist es das ursprungliche Leben, das Weise und
Heilige schon immer verwirklicht haben.

Die hochste Ebene nichtzusammengebrauten Wis-
sens

Das hdchste Dhamma, das erhabenste Dhamma, das erkannt
und verwirklicht werden muss, wird atammayata (Unzusam-
menbraubarkeit) genannt. Ich vermute, dass dies ein euch
unbekanntes Wort ist, es ist unwahrscheinlich, dass ihr je
davon gehort habt. Obwohl es im Tipitaka erscheint, spricht
niemand Uber atammayata oder lehrt es. Dennoch ist dies das
wichtigste Dhamma. Atammayata ist sehr méchtig, weil es
bedeutet, dass weder positiv noch negativ zusammengebraut
werden kann. Mit atammayata ist der Geist in einem Zustand,
in dem ihn nichts beeinflussen oder zusammenbrauen kann.
Wir nennen das ,,Unzusammenbraubarkeit®. Hier wird nichts
als positiv oder negativ angesehen, somit gibt es nichts, das
den Geist beeinflussen oder gestalten oder Gedanken, Stim-
mungen und Reaktionen in ihm zusammenbrauen konnte.
Wenn der Zweifel beendet ist, gibt es kein Zusammenbrauen
mehr. Wenn Zweifel besteht, wird es stdndiges Zusammen-
brauen aufgrund von Positivitdt und Negativitat geben. Ata-
mmayata, der Seinszustand, der so frei ist, dass positiv und
negativ ihn niemals beeinflussen oder zusammenbrauen kon-
nen, kann dann nicht auftreten. Normalerweise gibt es immer
eine Bedingung oder eine Situation, die den Geist zusam-

Jenseits von positiv und negativ = 67



menbraut, zubereitet, wirzt und aufruhrt. Deshalb setzt euch
bitte die hochste Freiheit, atammayata, als Ziel.

Wir haben die Worterbucher des Buddhismus, die im
Westen verdffentlicht wurden, durchgesehen und keines von
ihnen scheint etwas Uber atammayata zu sagen zu haben. Das
ist wirklich ziemlich Uberraschend, da dieses Wort in den
Schriften einen wichtigen Platz einnimmt. Dass die westli-
chen Gelehrten, die diese Worterbiicher zusammengestellt
haben, dieses wichtige Wort ausgelassen haben, zeigt, dass
ihr Verstandnis des Buddhismus in dieser Hinsicht mangel-
haft war. Bitte macht nicht den gleichen Fehler, dieses Wort
atammayata zu bersehen, dessen Bedeutung uns zur hdchs-
ten Erkenntnis fuhren kann. Mit atammayata als Ziel, dem
Zustand des Geistes, der von nichts mehr durcheinanderge-
bracht werden kann, trefft ihr auf das neue Leben, das hochst
auBerordentlich und friedvoll ist.

Wenn atammayata sowohl als Erkenntnis als auch als
Verwirklichung vorhanden ist, wenn das Leben jenseits aller
Einfllsse von positiv und negativ stattfindet, konnen Vorstel-
lungen eines Selbst oder einer Seele nicht mehr entstehen.
Empfindungen von positiv und negativ kdnnen in einem
Geist, der atammayata hat, nicht mehr auftreten. Gedanken
von ich und mein, er und sie, ihres und seines, kdnnen mit
atammayata nicht mehr aufsteigen. Derzeit, weil es uns an
atammayata fehlt, mussen wir mit all den Problemen und
dem Leiden, die ein Selbst und ein Ego mit sich bringen, die
mit ich und mein, mit ihm und ihr verbunden sind, leben.
Leiden tritt aufgrund dieser Konzepte auf, weil wir glauben,
wir seien getrennte Individuen, und dann dieser Individua-
lismus zur Selbstsucht heranwdchst. Selbstsucht fuhrt
zwangslaufig zu Leiden im Leben. Doch werden wir nur
selbststichtig, weil wir atammayata nicht sehen.

Wenn euch das Verstandnis von atammayata fehlt und ihr
nicht mit einem Geist frei von positiven und negativen Ein-
flissen leben konnt, konnt ihr um die Welt reisen, so oft ihr

68 Unter dem Bodhibaum



wollt, ohne jemals einen Platz zum Ausruhen zu finden. Be-
trachtet atammayata als ,,Ruhestétte gequalter Seelen*.

Unser Leben besteht aus stdéndigem Kampf und Qual. Ver-
zweifelt auf der Suche nach einem Ort der Ruhe finden wir
ihn nie. Aber sobald ihr atammayata entdeckt, hier und jetzt,
werdet ihr in der Lage sein, Ruhe und Frieden in atammayata
finden.

Stellt euch atammayata nicht als etwas Negatives vor oder
glaubt, dass da etwas fehlen wirde. Atammayata ist Leerheit
- die Realitat leer und frei von einem Selbst. Es ist die letzte
,,Ruhestétte der Seele*, die ohne Unterlass mit Konflikten
gekampft hat, bedrangt, verstort, geplagt. Der Geist wird in
atammayata frei sein, nicht langer zusammengebraut durch
positiv und negativ, jenseits von Ego und Selbstsucht, unbe-
einflusst von allen Dingen, die ihn einmal gestort, verletzt
und verérgert haben. Dies ist die Essenz oder das Herz des
Buddhismus, also schenkt bitte diesem Wort atammayata
eure besondere Aufmerksamkeit.

Erldst von positiv und negativ in sufifiata

Im Buddhismus sprechen wir von der Befreiung (vimutti) von
allen Dingen, so dass sie nie wieder Leid und Elend verursa-
chen kdnnen. Vimutti ist weder positiv noch negativ. Wahre
Befreiung ist jenseits aller Bedeutung und allen Einflusses
von positiv und negativ. Dies ist unser oberstes Ziel, die
hochste Befreiung.

Bitte hebt euer Verstandnis ber positiv und negativ hin-
aus. Das muss dann als leer und frei (waang) bezeichnet wer-
den. Bedenkt, dass Leerheit (sufifata) keine Dimensionen
hat, und etwas ohne Dimensionen kann nicht positiv oder
negativ sein. Der Geist, der frei ist und Leerheit realisiert hat,
haftet nicht an Positivem oder Negativem. Wir betrachten
diese Leerheit in ihrer buddhistischen Bedeutung als die
hochste Befreiung.

Jenseits von positiv und negativ 69



Bitte macht euch mit den Pali Worten sufifia und sufifiata
vertraut. Die richtige Ubersetzung dafir zu finden, ist
schwierig. Worter wie ,,leer und ,,Leerheit* kdnnen die Be-
deutung nicht vollstandig erfassen. Dennoch ist es notwendig,
diese Worte vorlaufig zu verwenden, bis ihr die volle Bedeu-
tung fur euch selbst entdeckt. Dann konnt ihr selbst die beste
Ubersetzung fir diese Worte finden. Aber gleich welche
Ubersetzung auch gewahlt wird, es dndert nichts daran, dass
sufifiata, Leerheit, keine Dimensionen oder Aspekte hat, die
positiv oder negativ sein konnten, und dass genau das Frei-
heit auf hochstem Niveau ist.

Kuhle beil3t nie

Nachdem wir sufifiata betrachtet haben, kommen wir zu dem,
was in Pali Nibbana und in Sanskrit Nirvana genannt wird.
Nibbana ist das summum bonum® des Buddhismus. Man
sollte jedoch sehr vorsichtig damit sein, Nibbana als das
,,hochste Gute* zu bezeichnen, denn man koénnte es leicht mit
etwas Positivem verwechseln.

Gewdhnliche Menschen gehen, auch wenn sie das Wort
Nibbana hoéren, davon aus, dass es etwas Positives sei. Die
Menschen fassen die Dinge immer auf die eine oder andere
Weise auf und haften dann daran an. Nibbana Positivitat zu-
zuschreiben, ist jedoch falsch, stellt Nibbana falsch dar und
macht es zu etwas anderem als das, was Nibbana eigentlich
ist. Wahres Nibbana ist frei von positiv und negativ, es hat
nichts damit zu tun. Bitte denkt daran, dass Nibbana vollig

% Wikipedia: Hochstes Gut oder Ziel (lateinisch: summum bonum)
ist dasjenige Gut, dem unbedingter Wert beigelegt wird. Daher
wird es in der philosophischen Ethik auch als letzter Zweck des
moralischen Handelns angesehen, als héchster handlungsleitender
Wert und héchstes Ziel.

70 Unter dem Bodhibaum


http://de.wikipedia.org/wiki/Philosophie
http://de.wikipedia.org/wiki/Ethik
http://de.wikipedia.org/wiki/Moral

leer ist, es ist die hochste Befreiung und enthalt atammayata
in vollem Umfang.

Es ist wichtig fir euch, das Wort Nibbana richtig zu ver-
stehen. Es muss Uber das ,,hochste Gute* hinausgehen, wenn
es wirklich leer und das wahre Nibbana sein soll. Es ist vollig
jenseits vom ,,hdchsten Guten®, und es ist eigentlich unmag-
lich es zu beschreiben oder dartiber zu sprechen. Im Gesprach
mit einfachen Menschen aber, dem sprichwdrtlichen Mann
auf der Stralle, missen wir Worte wie ,,das hochste Gute*
und ,,das hochste Glick* verwenden. Insofern kdnnte man
sagen, dass ,,das héchste Gute* jenseits aller Formen des Gu-
ten und ,,das hdchste Gliick jenseits aller Formen des Glicks
zu finden ist. Dieses Verstandnis von Nibbana kann zu wah-
rer Freiheit, das hei8t zur Verwirklichung von Nibbana fiih-
ren.

Nibbana ist der Zustand, der absolut, perfekt, und véllig
frei von allem Anhaften ist. In Nibbana gibt es kein Festhal-
ten an gut oder schlecht, an ich und mein oder irgendetwas
sonst. Wann immer man etwas ergreift und festhalt, wird man
gebissen. Der Geist wird aufgewdhlt, was zu Schmerzen,
Leiden und Elend fiihrt. Wenn wir uns gut fuhlen, werden wir
gebissen. Wenn wir uns schlecht fiihlen, werden wir gebis-
sen. Es mag auf verschiedene Weise beilRen, aber es ist
gleichwohl schmerzhaft, schwierig und qualvoll. Je besser
sich etwas anfuhlt, desto verfiihrerischer ist es und desto
mehr wird an diesem Guten festgehalten. Je starker man fest-
halt, desto mehr beifl3t es und desto stérkeres Leiden ist vor-
handen. Klammert euch nicht an schlecht oder gut, dann kén-
nen sie nicht beil3en. Jenseits von Gut und Bdse wird man
nicht gebissen. Die Abwesenheit von allem BeiRRenden, sei es
durch Positivitat oder durch Negativitat, heilt im Buddhis-
mus Nibbana.

Dieses Wort Nibbana bedeutet ,,Kiihle*. Euch wurde mdg-
licherweise irrtimlich gesagt, dass Nibbana Tod bedeutet
oder mit dem Tod zu tun hat. Wenn ihr es auf diese Weise
versteht, konntet ihr auf den Gedanken kommen, dass der

Jenseits von positiv und negativ. 71



Tod wiinschenswert sei und vielleicht erwdgen, Selbstmord
zu begehen. Aber das wére absolut falsch und verriickt. Nie-
mand kann Nibbana durch Selbstmord realisieren. Nibbana
bedeutet nicht Tod, vielmehr bedeutet es die Art der Kihle,
die jenseits von Tod und Sterben liegt. Diese hdchste Kiihle
wird entdeckt, wenn das Leben nicht mehr von Positivitét
und Negativitat gebissen wird. Wenn wir tot sind, gibt es
keine Moglichkeit auf diese Weise kuhl zu sein. Bitte ver-
steht dieses hdchst wichtige Wort ,,Nibbana® in der richtigen
Weise.

Wenn die Kuhle voriibergehend ist, ist es temporares
Nibbana. Wenn die Kihle immerwéhrend ist, es ist ewiges
Nibbana. Kuhle bedeutet hier die Abwesenheit von Hitze, das
heif3t, nichts verbrennt den Geist und verursacht Leiden. Mit
anderen Worten, man wird nicht von positiv und negativ ge-
bissen. Hier geht es nicht um den Tod, der Tod ist nur eine
andere Art von Hitze. Wenn negativ und positiv den Geist
beiRen, wird der Geist heil’ und leidet. Nibbana ist das Fehlen
jeglicher Hitze, die den Geist beilien wirde. Wir nennen es
Kihle und diese Kihle wird durch atammayata realisiert. Mit
atammayata kann nichts den Geist beilRen, weil atammayata
Positivitat und Negativitat daran hindert, den Geist zu beein-
flussen. Bitte interessiert euch fir Nibbana. Mit dem richti-
gen Verstandnis werdet ihr das Ziel des Lebens richtig ver-
stehen und eine Karte besitzen, die euch zeigt, wie man den
Weg des Lebens richtig beschreitet. Ich kann nicht oft genug
betonen, wie wichtig das ist.

Das Positive beift, ist heiff und bringt Leid. Das Negative
beift, ist hei® und bringt Leid. Der Kern dieser Angelegen-
heit ist Festhalten (Anhaften, upadana). Ob es sich um Fest-
halten an gut oder Festhalten an bose, um Festhalten an posi-
tiv oder Festhalten an negativ handelt, Festhalten ist das zent-
rale Thema. Ohne Festhalten gibt es weder gut noch bdose.
Festhalten erwéchst aus Unwissenheit (avijja), aus dem
Nicht-Verstehen der Dinge, wie sie wirklich sind. Wenn es
keine Unwissenheit gibt, gibt es kein Anhaften und somit

72 Unter dem Bodhibaum



kein gut oder bdse. Dann entdecken wir Kihle, worin der
Einfluss von positiv und negativ uns nicht packen kann. Bitte
versteht Nibbana in dieser Weise.

Uber der Welt, in der Welt

Obwohl diese Angelegenheit etwas sehr Tiefgriindiges ist,
konnen wir sie trotzdem auch Kindern lehren, indem wir
ihnen beibringen die Dinge zu erkennen, die sie jeden Tag
beiBen. Wir missen den Kindern eins nach dem anderen zei-
gen, weil es so viele Dinge gibt, die sie beiRen und es werden
immer mebhr, je &lter sie werden. Fangt vielleicht mit Liebe
an, lasst sie beobachten, wie egoistische Liebe beifdt. For-
dernde und bedirftige Liebe beilst ziemlich schlimm. Als
Zweites versucht Hass: Wie heil3 fuhlt sich Hass an und wie
beillt er? Drittens, Wut: Wie beilst Wut? Helft Kindern, Hass
und Wut zu beobachten. Viertens, Angst: Wie bei3t Angst,
wie ist es, wenn sie keinen Raum lasst, keine Moglichkeit der
Ruhe oder des Friedens? Finftens, Aufregung: Es gibt keine
Gelassenheit, keine Beruhigung, wenn wir aufgeregt sind,
wie beillt das? Sechstens, Sorge und Angst tber die Dinge,
die noch nicht geschehen sind: Wie beillen sie? Siebtens,
Sehnsucht nach oder Bedauern Uber die Vergangenheit:
Wenn wir an Dingen haften, die vergangen sind, wie beif3t
das? Achtens, Neid: Wie beif3t das und wer wird zuerst gebis-
sen? Wird der Neider zuerst gebissen oder die beneidete Per-
son? SchlieBlich neuntens, Eifersucht. Auf Thai gibt es zwei
Arten von Eifersucht. Die allgemeinere Form von Eifersucht
ist besitzergreifend in Bezug auf Dinge und die spezifischere,
intensivere Form ist sexuell besitzergreifend bezogen auf
Liebhaber, Ehemann oder Ehefrau. Wenn die jeweilige Form
von Eifersucht oder Besitzdenken auftritt, wie beil3t sie?
Zeigt Kindern, wie sie diese verschiedenen Arten des Gebis-
senwerdens in sich und in ihrer Umgebung beobachten kon-

Jenseits von positiv und negativ. = 73



nen. Dabei werdet auch ihr das Gebissenwerden besser ver-
stehen.

Obwohl es viel mehr davon gibt, sind diese Beispiele fir
unsere Zwecke ausreichend. Wann immer eines davon auf-
tritt, ist es nicht kihl, es ist heil3, und es beil3t. Wenn keines
davon auftritt, wie kihl ware das Leben? Dieser Ansatz kann
angewandt werden, um Kindern dabei zu helfen zu verstehen,
was Nibbana ist. Obwohl Nibbana das Tiefgriindigste ist, das
wir im Leben erkennen kénnen, kénnen wir es doch so erkla-
ren, dass Kinder es verstehen koénnen.

Alles in der Welt Existierende steht bereit, eine positive
oder negative Bedeutung anzunehmen. Immer wenn es zu
Anhaften an einer positiven oder negativen Bedeutung
kommt, brennt es und es entsteht Leid in den Auspragungen,
die wir gerade genannt haben, wie eben Liebe, Hass, Wut,
Angst und Furcht. Die Welt bietet Bedeutungen nur als posi-
tiv und negativ an. Jenseits des Einflusses von positiv und
negativ zu sein, wird im Buddhismus als ,,leben Uber der
Welt“ (lokuttara) bezeichnet. Wir kénnen (ber der Welt sein,
obwohl unser Korper in der Welt ist. Die Welt auf diese Wei-
se zu transzendieren, ist Nibbana. Nibbana bedeutet tiber und
jenseits des Einflusses aller Dinge der Welt zu stehen.

Diese Worte sind sehr seltsam, nicht wahr? ,.Uber der
Welt zu sein, wéhrend man sich in der Welt befindet* klingt
vielleicht recht bizarr. Wenn der Einfluss oder die Macht der
Welt, egal ob positiv oder negativ, uns nichts anhaben kon-
nen, dann ist man ,,0ber der Welt, wahrend man in der Welt
ist. Bitte hort sorgfaltig hin: ,,In der Welt, aber Uber der
Welt“ oder ,,in der Welt, als ob Uber der Welt*.

Das mag unlogisch klingen, ist es aber nicht. Dies ist das
korrekteste Verstandnis, wenn wir erst einmal wissen, wie
man den Geist Uber den Einfluss aller positiven und negati-
ven Dinge erheben kann. Dann werden wir Gber der Welt sein
und dennoch in ihr leben.

Das ist es, was ich ,,neues Leben*“ nenne. Es ist neu fur
diejenigen, die noch nie davon gehort oder es noch nicht ver-

74 Unter dem Bodhibaum



standen haben. In der Tat kennen Menschen diese Art zu le-
ben seit Tausenden von Jahren. Bis wir es flr uns selbst er-
kennen, kann es jedoch seltsam klingen und scheint etwas
Neues zu sein. Gleich, ob ihr es als neues Leben oder eine
neue Art zu leben betrachtet, mogt ihr alle durch den Kontakt
mit dem Buddhismus Erfolg dabei haben, ein neues Leben zu
entdecken.

Jenseits von positiv und negativ. 75






Das naturliche Gesetz der Konditionalitat

Die Welt, Bhikkhus, hat der Tathagata*® vollig durch-
schaut, und von der Welt ist der Vollendete losgeldst. Der
Welt Entstehungsgrund hat der Tathagata vollig durch-
schaut, und den Entstehungsgrund der Welt hat der
Tathagata Uberwunden. Der Welt Erldschung hat der
Tathagata vollig durchschaut, und der Welt Erléschung
ward vom Tathagata verwirklicht. Den zur Erléschung der
Welt fuhrenden Pfad hat der Tathagata vollig durchschaut,
und den zur Erléschung der Welt fihrenden Pfad hat der
Tathagata entfaltet.

Was da in der Welt mit ihren guten und bdsen Geistern,
ihren Brahma-Gottern, den Scharen der Asketen und
Priester, Gotter und Menschen gesehen, gehort, empfun-
den, erkannt, erreicht, erstrebt, im Geiste erwogen wird,
das hat der Tathagata vOllig durchschaut: eben darum
heilt er der Tathagata.*!

Im ersten Kapitel haben wir erklart, dass der Buddhismus
nicht akzeptiert oder glaubt, dass Gliick und Leid als Friichte
alter Handlungen, die in friiheren Leben begangen wurden, in
uns aufsteigen, oder dass sie von Gott verordnet entstehen.
Vielmehr héngen Gliick und Leid davon ab, ob man richtig
oder falsch in Bezug auf das Gesetz von paticcasamuppada

40 Der in Soheit Angekommene, einer der ,,nur so” ist; der von
Buddha favorisierte Begriff, wenn er von sich selbst sprach.

4“1 AN IV, 23 Loka Sutta

Das natiirliche Gesetz der Konditionalitat 77



(Bedingte Zusammenentstehung) handelt. Darauf wollen wir
noch etwas naher eingehen.

Wenn wir allgemein uber irgendeine Art von Phanomen
sprechen, gleich ob geistig oder korperlich, belebt oder unbe-
lebt, bezogen auf menschliche Wesen oder nicht, verwenden
wir das Wort idappaccayata (Konditionalitit). Das Gesetz
der Konditionalitat ist umfassend und allgemein. Wenn wir
speziell Gber fuhlende Wesen, die Gefiihle von Glick und
Leid erfahren, sprechen, benutzen wir das Wort paticcasa-
muppada. ES ist anwendbar auf die Dinge, die sich im geisti-
gen Erleben, in der inneren Welt des Bewusstseins, abspielen
und bezieht sich ganz spezifisch darauf, wie Leiden in fih-
lenden Wesen entsteht. Grundsétzlich verweisen beide Be-
griffe auf das gleiche Prinzip, das gleiche Gesetz, sie unter-
scheiden sich aber in Bezug darauf, wie wir dieses Gesetz
anwenden und beobachten.

Das Gesetz des Entstehens

Wenn wir im Einklang mit den buddhistischen Prinzipien
sprechen, verwenden wir weder das Wort ,.erschaffen* noch
das Wort ,,.Schopfere. Stattdessen sprechen wir von entstehen
und verursachen ohne die anthropomorphen Implikationen
einer dahinterstehenden Absicht oder eines Willens. Wenn
jemand fragen wirde, ,,Wer hat die Welt erschaffen?*, wiirde
diese Frage im buddhistischen Kontext keinen Sinn ergeben.
Der Buddhismus kann auf eine solche Frage nicht antworten,
weil sie nicht richtiggestellt wurde. Wenn die Frage aller-
dings so formuliert wird, ,,Wie kommt die Welt zustande?*
oder ,,Wie ist die Welt entstanden?*, gibt es eine direkte bud-
dhistische Antwort: Die Welt entsteht durch das Gesetz von
idappaccayata:

78 Unter dem Bodhibaum



,.Weil dieses existiert, existiert dieses, weil dieses entsteht,
entsteht dieses.«*?

Wenn man glaubt, dass die Erde ein herausgeschleudertes
Fragment der Sonne ist, bedeutet dies, dass die Existenz der
Erde von der Sonne abhéngt. Auch wenn man davon ausgeht,
dass sie in einem Nebel aus stellaren Gasen oder etwas in der
Art geformt wurde, ist es immer noch so, dass das entspre-
chend dem Gesetz von idappaccayata geschah. Etwas musste
existieren, damit andere Dinge daraus entstehen konnten und
dieses Etwas entstand wiederum aus anderen Dingen. Mit
diesem breiten, allgemeinen Verstandnis der Konditionalitat
beziehen wir uns auf idappaccayata. Die Welt entstand auf-
grund der Konditionalitat, sie hat die Welt ins Dasein ge-
bracht. Bitte versteht idappaccayata in dieser Weise.

Wenn wir glauben, dass die Erde aus der Sonne stammt,
bedeutet dies, dass sie aufgrund der Gesetzmé&RBigkeit von
idappaccayata dort herausgerissen wurde. Natdrlich ist die
nachste Frage, woher die Sonne kommt. Wir antworten, dass
auch die Sonne aus der einen oder anderen Ursache nach dem
gleichen Gesetz der Konditionalitat entstand. Egal, wie weit
man die Dinge zuriickverfolgt, alles kommt von idappacca-
yata und héngt davon ab. Sobald es diese Welt gibt, entstehen

42 Einige Ubersetzen: ,,\Weil dies existiert, entsteht jenes; durch das
Entstehen von diesem, geschieht jenes.*

Die hier verwendete Ubersetzung ist jedoch naher am Original.
(Siehe A X, 92 und S 12, 49)

Bhikkhu Nanananda: ,,In dieser Formel miissen wir die beiden
Elemente, die ein Paar bilden, und die Konditionalitat zwischen
ihnen analysieren. ,,Jenes* impliziert etwas auflerhalb dieses Paares
und das ist irrefihrend. Paticcasamuppada muss zwischen den
Elementen des Paares gesehen werden. Der Trick liegt in der Mitte,
es macht keinen Sinn, sich an den Enden festzuhalten. Und sogar
die Mitte muss losgelassen, darf nicht ergriffen werden.”

Das natiirliche Gesetz der Konditionalitat 79



Dinge auf ihr aufgrund der Konditionalitat. Wasser, Bakte-
rien, Pflanzen, Tiere und Menschen erschienen auf diesem
Planeten durch Konditionalitat. Dieses Gesetz gilt fir alles,
es ist universell: Dieses entstand durch dieses, das wiederum
entstand durch das, und endlos so weiter. Beobachtet, wie
alles, was entstanden ist, geboren wurde oder geschehen ist,
aufgrund von Ursachen existiert. Dies setzt sich auch in die
Zukunft fort. Gleich, wie weit wir vielleicht zuriick in die
Vergangenheit oder vorwarts in die Zukunft gehen - alles
kann auf idappaccayata zuriickgefuhrt werden. Dies ist die
grundlegende GesetzméRigkeit, die untersucht werden muss.

Universelles Gesetz und Leid

Falls einige von euch immer noch am Wort ,,Gott“ hdngen,
konnte es interessant sein zu wissen, dass wir im Thailandi-
schen ein Wort mit der im Wesentlichen gleichen Bedeutung
haben. Es klingt sogar ziemlich gleich: got. Das thaildndische
got bedeutet ,,Gesetz*.

Gott ist fir uns gleichbedeutend mit der der Natur inne-
wohnenden Gesetzméaligkeit, die es, wenn man im Einklang
damit weise und vollstandig praktiziert, ermoglicht, jegliches
dukkha zu léschen. Dieses Naturgesetz erfullt die Funktionen
des Erschaffens der Welt, der Erhaltung und Bewahrung der
Welt und des Zerstorens der Welt. Es hat alle Attribute, die,
zum Beispiel im Vedanta, mit Gott in Verbindung gebracht
werden.

Um die Unterscheidung zwischen idappaccayata und patic-
casamuppada leicht verstandlich und klar zu halten, merkt
euch bitte: Wenn wir allgemeine, universelle Begriffe benut-
zen, um Uber irgendetwas zu sprechen, verwenden wir idap-
paccayata, das universelle Gesetz der Natur. Sprechen wir
aber speziell Uber fuhlende Wesen und ihre Erfahrungen, vor

80 Unter dem Bodhibaum



allem, wenn es sich um dukkha handelt, verwenden wir
paticcasamuppada.

Seien es Pflanzen, Tiere oder Menschen, ihre Korper, alle
physischen und materiellen Aspekte ihres Lebens und ihrer
Welt entstehen und entwickeln sich nach dem Gesetz der
Konditionalitat. Aber die Aspekte der Erfahrung, die in ihren
Kopfen entstehen, insbesondere Gliicksgefiihle, schmerzliche
Geflhle, Freude und Elend geschehen aufgrund des Gesetzes
der Bedingten Zusammenentstehung.*® Das gilt fur Men-
schen, Tiere und sogar Pflanzen (vorausgesetzt, Pflanzen
haben auch Bewusstsein und die Sensibilitdt, um dukkha zu
erfahren).

Um die Angelegenheit noch deutlicher zu machen, die ma-
teriellen oder korperlichen Anteile in jedem von uns rihren
von idappaccayata her. Die Empfindungen, die dukkha,
schmerzlich oder leidhaft sind, die psychischen Phanomene,
ergeben sich aus dem Gesetz von paticcasamuppada. In ei-
nem Menschen kommen diese beiden Aspekte zum Tragen.

Alle materiellen, physischen Aspekte entstehen und ge-
schehen aufgrund des Gesetzes der Konditionalitat. Auf der
anderen Seite sind die geistigen Gefuihle von Glick und Leid
eine Sache des Gesetzes der Bedingten Zusammenentste-
hung.

Bedauerlicherweise werden diese beiden Worte ganz oft
durcheinandergebracht und synonym verwendet. Im Allge-
meinen treffen Buddhisten keine klare Unterscheidung zwi-
schen idappaccayata und paticcasamuppada. Zum Beispiel
habe ich von buddhistischen Autoren gelesen, dass die Sonne
wegen paticcasamuppada, dem Bedingten Zusammenentste-
hen, aufgeht. Das ist nicht richtig, sie sollten sagen, dass dies
aufgrund von idappaccayata geschieht. Sie sollten paticca-

® Vedand ist ein zentraler Begriff im paticcasamuppada. Die Uber-
setzung ‘Gefuhl’ ist sowohl angemessen als auch irrefuhrend; siehe
Worterklarungen.

Das natiirliche Gesetz der Konditionalitat 81



samuppada nur flr Angelegenheiten des Geistes verwenden,
insbesondere jener, die sich auf Leiden, sein Entstehen und
sein Erldschen beziehen. Diese Verwirrung ist allerdings weit
verbreitet, sogar hier in Thailand. Das ist unnétig, da es sehr
einfach ist, eine klare Unterscheidung zwischen idappacca-
yata und paticcasamuppada zu treffen. Bitte verwendet diese
Begriffe auf die richtige Weise.**

Glick und Leid entsteht, verandert sich und vergeht

Auf die Frage, woher Freude und Leid kommen, kénnen wir
antworten, dass sie durch das Gesetz von idappaccayata und
speziell aufgrund von paticcasamuppada entstehen. Es mag
andere geben, die glauben, dass Leiden und Freude von ei-
nem personlichen Gott stammen, aber das hat keine Bedeu-
tung flr uns. Flr uns ist es die GesetzmaRigkeit von idappac-
cayata, der ,unpersonliche Gott“, der alles geschehen lasst.
Um das zu verstehen, misst ihr wissen, wie sich der unper-
sonliche Gott des Buddhismus von einem personlichen Gott
unterscheidet. Wenn wir diesen Punkt richtig verstehen, wer-
den wir in der Lage sein, unsere Diskussion sinnvoll fortzu-
setzen.

Der Pali Ausdruck fur den ,,personlichen Gott“ ist issara
(sanskrit: ishvara). Der Buddha weist ausdriucklich darauf

4 Das Gleiche gilt fur die allzu weitgefasste Verwendung der Be-
griffe ,,Gesetz des kamma“ und ,.kamma‘ (sanskrit: karma). Kor-
rekt heil’t kamma ,,Handlung/Aktion‘ und ist nicht das Gleiche wie
das Kausalgesetz, dem Handlungen unterworfen sind: kamma-
niyama.

Das Gesetz des kamma (kamma-niyama) beschrankt sich auf
den ethischen Aspekt willentlicher Handlungen (kamma-cetana)
und deren Folgen (vipaka) und ist weder so weitgefasst wie idap-
paccayata noch so tiefgriindig wie paticcasamuppada.

82 Unter dem Bodhibaum



hin, dass Glick und Leid nicht wegen issara auftreten. Dar-
uber hinaus entstehen weder Glick noch Leiden, auch nicht
durch altes kamma, das in sogenannten friiheren Leben ange-
hauft wurde, wie einige behaupten. Er betonte auch, dass
Glick und Leid (sukha und dukkha) nicht ohne Ursachen und
Bedingungen auftreten. Sukha und dukkha sind nicht eine
Frage des Glucks oder des blinden Zufalls. Sie treten auf-
grund von Ursachen und Bedingungen auf, das heifst auf-
grund der Gesetzmaligkeit von paticcasamuppdada, der glei-
chen grundlegenden GesetzméalRigkeit wie idappaccayata, nur
eben auf die Erfahrungen flhlender Wesen bezogen, die von
ihnen als Glick oder Leid empfunden werden. Folglich mus-
sen wir, wenn wir etwas uber sukha und dukkha erfahren
wollen, etwas Uber paticcasamuppada lernen.

Wenn wir gefragt werden, ,Was ist idappaccayata?”,
antworten wir, dass es die GesetzmaRigkeit ist, die alle Dinge
entstehen, in Verédnderung weiterbestehen und vergehen l&sst.
Alles entsteht durch das Gesetz von idappaccayata, nimmt
seinen Verlauf, veréndert sich und endet oder erlischt durch
das Gesetz von idappaccayata. Auch Glick und Leid entste-
hen, verandern sich fortwahrend und vergehen dann genau
wie alles andere. Seien es materielle Dinge oder der Stoff,
aus dem sich Erleben zusammensetzt, die Charakteristiken
des Entstehens, Bestehens und Vergehens treten immer auf
Grund von idappaccayata auf.

Es ist notwendig, die Symptomatik des Entstehens, Beste-
hens und Vergehens aufgrund von idappaccayata zu be-
obachten, zu erkennen und zu kontemplieren. All das kann
als Strom des Werdens beschrieben werden, aber nie in Be-
zug auf einen Schopfer. Es ist einfach das Wesen aller Dinge
dieser Welt, dass sie entstehen, weiterbestehen in Verande-
rung und vergehen, immer und immer wieder. Es ist einfach
der Prozess des Werdens aufgrund von idappaccayata. \Wenn
ihr diese drei Aspekte des Prozesses des Werdens verstanden
habt, habt ihr idappaccayata verstanden.

Das natiirliche Gesetz der Konditionalitat 83



Gott entstand aus idappaccayata

Wir haben das Privileg sagen zu koénnen, dass in Indien vor
dem Erscheinen des Buddha die Begriffe idappaccayata und
paticcasamuppada nicht existierten. Stattdessen glaubten die
meisten Menschen dieser Zeit, dass ein Gott oder Gotter Din-
ge geschehen lassen. Andere wiederum bestritten, dass es so
etwas wie Kausalitdt tGberhaupt gibt. Niemand sprach von
idappaccayata oder paticcasamuppada. Der Buddha war der
Erste, der diese beiden Worte benutzte. Es gab diejenigen, die
alles, was geschieht, auf Gott zurtickfiihrten, es gab diejeni-
gen, die behaupteten, es gebe keinen Grund, keine Ursache
und keinen Sinn, warum Dinge geschehen, und es gab auch
noch diejenigen, die einen radikalen Materialismus predigten.
Da keine dieser Gruppen etwas von idappaccayata und
paticcasamuppada wusste, kénnen wir sicher sagen, dass
diese Worte in der Welt nicht existierten, bis der Buddha er-
schien.

Um diese Unterscheidung noch weiter zu treiben, wenn
die Frage gestellt wird, woher Gott kommt und wie Gott be-
steht, kdnnen wir ganz einfach antworten, dass auch der per-
sonliche Gott entsprechend dem Gesetz der Konditionalitat
entsteht und besteht. Der unpersonliche Gott, idappaccayata
aber, ist die einzige Ausnahme von diesem Gesetz, weil es
sich hier um das grundlegende Naturgesetz selbst handelt.
Auch diese subtile Unterscheidung zu treffen, ist notwendig,
um idappaccayata richtig zu verstehen.

Als die Menschen in der Lage waren, Aktion und Reaktion
zu beobachten, d. h. kamma, die Friichte des kamma (vipaka)
und die GesetzmaRigkeit (niyama) des kamma, schrieben sie
das alles Gott zu. lhrer Meinung nach regelt Gott kamma und
vipaka. Sie kamen nicht auf den Gedanken, dass Handlung
und die Ergebnisse der Handlung einfach die Funktionsweise
von idappaccayata sein konnten. Ein derartiges Verstandnis
des kamma-Gesetzes ist nicht das Gleiche wie idappacca-

84 Unter dem Bodhibaum



yata. Nur aus der Perspektive von Ursachen und Bedingun-
gen gesehen - nur wenn die gegenseitige Bedingtheit dessen,
was ,,Aktion und dessen, was ,,Reaktion* genannt wird, mit-
einbezogen wird, ist das kamma-Gesetz das Gleiche wie
idappaccayata. Und dieses kamma-Gesetz, das nichts anderes
als idappaccayata ist, bedarf keiner Entitat Gber oder jenseits
von Konditionalitat selbst.

Der Punkt ist hier nicht, eine Auseinandersetzung zu ge-
winnen oder andere zu konvertieren, sondern auf faire Weise
die verschiedenen Lehren zu verstehen, auch diejenigen, mit
denen wir nicht einverstanden sind. Wir kdnnen das Ver-
stdndnis anderer respektieren, ohne zu streiten. Also lasst uns
hoflich mit solchen Unterschieden umgehen. Bitte Uberlegt
sorgféltig und gelangt zu eurem eigenen Schluss: Erschuf
Gott das Gesetz von idappaccayata oder hat das Gesetz von
idappaccayata Gott erschaffen?

Man konnte sich dieser Frage aus der Perspektive nahern,
dass Gott eine menschliche Vorstellung ist und dass ein Ent-
wicklungsprozess dazu fiihrte, dass diese Vorstellung in die
Welt gesetzt wurde. Fir unsere lange zurlckliegenden Vor-
fahren waren in der Welt geheimnisvolle Krafte und heilige
Machte am Werk. SchlieBlich fiihrte dies zu der ldee einer
heiligsten und héchsten Macht, die sie ,,Gott* nannten. Wenn
ihr genau nachdenkt, kénnt ihr sehen, dass Gott nur eine Vor-
stellung ist, die in den Kopfen der Menschen zu einem be-
stimmten Zeitpunkt ihrer Entwicklung aufgetreten ist. Dann
werdet ihr sofort erkennen, wie Gott aufgrund der Gesetzma-
Rigkeit von idappaccayata entstanden ist.

In den alten Zeiten begannen die friilhen Menschen zu
denken und Dinge zu benennen. Ihr Denken entwickelte sich
bis zu der Vorstellung, dass allem, was es gibt, etwas wie
Geist, Bewusstsein oder Seele innewohnt. Die Art zu denken,
die moderne Menschen als Animismus bezeichnen, erschien
in den Kopfen jener Altvorderen. Sie nahmen ferner an, dass
diese Geister groRe Macht hatten und von zentraler Bedeu-
tung flr das, was geschah, waren. Sie sahen in ihnen die F&-

Das natiirliche Gesetz der Konditionalitat 85



higkeit verschiedene Dinge zu kontrollieren. Hinter diesen
kleineren Geistern standen gréRere (Goétter), die Macht tber
die kleineren hatten. SchlieRlich fuhrte diese Denkrichtung zu
dem Glauben an einen allméchtigen Geist. Sie nannten diesen
allméchtigen Geist, diese Macht, Gott. So entstand die Vor-
stellung von Gott durch und aufgrund von idappaccayata,
wie alles andere auch. So zumindest sieht der Buddhismus
dies.

Idappaccayata regiert alles, ohne dass es Bewusstsein, In-
tentionalitét oder einer Entitat bedarf.

Es ist euch vollig freigestellt, dieses Thema zu untersu-
chen eure eigenen Schlisse zu ziehen, zuzustimmen oder
nicht und zu glauben, was ihr wollt. Solltet ihr zum gleichen
Ergebnis wie der Buddhismus kommen, werdet ihr sehen,
dass das Gesetz von idappaccayata alle materiellen Dinge,
alle geistigen Dinge, alle Dinge - auch die Vorstellung von
Gott - entstehen lasst.

86 Unter dem Bodhibaum



Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben
uberwinden

(Die Devata:) ,,Die innere Wirrnis und die duRere Wirrnis,
die Wesen sind in Wirrnis verstrickt.

Mit Knoten innen und mit Knoten auf3en,

Das frage ich dich, Gotama: Wer kann die Wirrnis entwir-
ren?*

(Der Tathagata:)

,,Der in der sittlichen Zucht fest steht,

der weise Geist und Erkenntnis schult,

der eifrige und scharfsichtige Kultivierende,

er kann die Wirrnis entwirren.

Bei denen Begierde und Hass und Nichtwissen beseitigt
wurden,

die Arahants, bei denen die weltlichen Einflisse vernichtet
sind,

flr sie ist die Wirrnis entwirrt.

Wo Name und Form restlos aufgehoben wird,

ebenso wie Sinnesgeprassel und Formvorstellung,

dort wird diese Wirrnis durchtrennt.“4

Nach der Diskussion der allgemeinen Grundsétze von idap-
paccayata lasst uns nun einen Blick auf uns selbst, auf unsere
Seite der Dinge werfen. Die Vorstellung von uns selbst, von

45 SN 1, 23 Jata Sutta

Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben tGberwinden 87



der wir als ,,Selbst* oder ,,Seele* sprechen kdnnten, auch sie
ist ein Produkt der Konditionalitit. Das Gesetz der Konditio-
nalitat erzeugt VVorstellungen von atta, Selbst, Seele oder Ego
- wie immer wir das auch nennen wollen. Sie entstehen auf-
grund von Ursachen und Bedingungen, sie haben keine eige-
ne Existenz. Folglich kénnen Konzepte wie atta, Selbst, Ego
und Seele nicht mit der Einsicht in das Gesetz der Konditio-
nalitat koexistieren. Sie stehen im Gegensatz zu ihr; Einsicht
und Verblendung gehen nicht zusammen. Wenn man idap-
paccayata Wirklich sieht, verschwinden derartige Konzepte
eines Selbst und einer Seele. Wenn man immer noch an sol-
che Vorstellungen glaubt und sich an sie klammert, hat man
das Gesetz der Konditionalitat nicht verstanden. Deshalb ha-
ben wir im Buddhismus die Lehre des Nicht-Selbst (anatta).
Alles geschieht durch das Gesetz der Konditionalitat, ohne
dass es ein selbst-existentes bestdndiges Ego oder eine Seele
gébe.

\erspottet anatta nicht

Einige, vielleicht die meisten Menschen denken, dass diese
Sache mit dem Nicht-Selbst verriickt oder dumm sei. Das
Fehlen eines atta oder Selbst erscheint ihnen verwirrend, weil
sie darauf bestehen, ein gutes Selbst oder ein besonderes
Selbst oder ein hochstes Selbst zu besitzen. Die Menschen
denken, sie missen einfach ein Selbst haben. Wir sagen ihnen
aber, dass kein derartiges atta zu finden ist und dass anatta
(Nicht-Selbst) zu verstehen das Wichtigste ist, um das Auf-
treten von dukkha in diesem Leben zu verhindern, damit das
Leben nicht beil’en kann. Wenn das Konzept des Selbst er-
scheint, beillt das Leben seinen Besitzer. Ein Leben ohne
Selbst heilt frei zu sein von allen Problemen und von allem
Leiden. Nicht-Selbst zu verstehen ist deshalb von entschei-
dender Bedeutung.

88 Unter dem Bodhibaum



Dukkha, der Zustand der ,,Selbst-Qual*, entsteht aus dem
Geist, der die Vorstellung eines Selbst enthalt, der sich an ein
Selbst klammert. Dieses geistige oder spirituelle Festhalten
ist wie ein schweres Gewicht oder eine Last, die man tragt.
Wann immer Hande und Arme eine schwere Last tragen
miussen, werden sie mide und fangen sogar an, unter dem
Gewicht zu schmerzen. Wenn die Belastung eines Selbst im
Geist getragen wird, ist es nicht anders, denn atta ist schwer
zu ertragen (dukkha). Der Geist belastet sich selbst durch das
Festhalten an einem Selbst, durch das Festhalten am Ego-Ich.
Und gerade so, wie wir materielle Lasten absetzen koénnen,
kann sich auch der Geist von der Last von atta, Selbst, Ego-
Ich, befreien.

Dieses dukkha des Tragens von Lasten hat sowohl positive
als auch negative Aspekte. Bitte glaubt nicht, dass die positi-
ve Seite nicht auch eine Last sein konnte. Die positiven As-
pekte sind ebenso belastend wie die negativen Aspekte. Sie
sind Gegensatze, aber ebenso beschwerend. Wir kénnen so-
wohl auf negative als auch auf positive Weise festhalten; in
jedem Fall werden wir gebissen. Etwas Positives kann uns
dazu verleiten, daran noch starker zu klammern als an etwas
Negativem. Wir mdgen das Positive, ohne zu wissen, dass es
eine schwerere Last ist. Manchmal sind die Schmerzen und
die Not aufgrund von etwas Positivem noch groRer als dieje-
nigen, die durch etwas Negatives entstehen. Beide sind Be-
lastungen; aber Leid und Qual entstehen vor allem, weil wir
uns in Dinge verliebt haben, an denen wir uns als etwas Posi-
tivem festhalten.

Das Festhalten an einem Selbst ist die grofite Last

Ihr musst erkennen, dass es nichts Schwereres gibt als das
Festhalten an der Vorstellung eines Selbst. Wo es ein Selbst
gibt, gibt es Belastung und nichts ist eine grofiere Last als ein
Selbst. Was noch schlimmer ist - wenn das Selbst-Konzept

Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben tGberwinden 89



auftaucht, folgt ihm die Selbstsucht auf dem Fuf3. Die Belas-
tung breitet sich dann auf andere aus; sie nutzt andere aus,
schadigt und missbraucht sie. Wir blrden unsere Last der
Welt auf. Selbstsucht ist die schwerste Belastung, die die
Welt zu tragen hat. Das Festhalten an einem Selbst fiihrt zu
Selbstsucht, die weiterfiihrt zu Gewinnsucht, zu Konflikt und
Kampf, die die Welt erflillen und quélen.

Bitte schaut genau hin und prift sorgfaltig. Ihr koénnt si-
cher selbst erkennen, dass Selbstsucht die ganze Welt domi-
niert. Unser gesamtes Universum wird von Selbstsucht be-
stimmt. Selbstsucht versucht die Welt dazu zu zwingen, nach
ihren Wiinschen zu funktionieren, und so kénnen wir sagen,
dass alle Probleme und Krisen dieser Welt aus der Selbst-
sucht entstanden sind: wirtschaftliche Probleme, politische
Krisen, Ausbeutung von Frauen und Kindern, Umweltzersto-
rung, Kriminalitdt und der ganze Rest. Es gibt keine einzige
Krise, der die Selbstsucht nicht zugrunde liegen wirde. Wenn
wir die Selbstsucht und die Probleme, die sie verursacht, be-
seitigen wollen, mussen wir Dummbheit und Missverstehen
hinsichtlich des Selbst beseitigen. Wie dies zu tun ist, ist un-
ser Thema hier.

Zum besseren Verstandnis kdnnen wir unsere gegenwarti-
ge Situation mit der vor zehntausend oder sogar vor hundert-
tausend Jahren vergleichen, als unsere waldbewohnenden
Vorfahren noch nackt herumliefen. Damals war die Selbst-
sucht minimal, weil die Menschen nicht so viele Dinge hat-
ten, die sie sich winschen konnten, wie wir das heute tun.
Mit wenigen winschenswerten Dingen waren auch ihre
Wiinsche und ihre Selbstsucht gering. Als sich die Waldmen-
schen allmé&hlich im Laufe der Jahrhunderte und Jahrtausende
entwickelten, wuchs die Selbstsucht zusammen mit der mate-
riellen Entwicklung. Bei der riesigen materiellen Entwick-
lung der Neuzeit angekommen, ist das Leben erfillt von
Selbstsucht. Heutzutage ist die Selbstsucht tiberall und regiert
die Welt.

90 Unter dem Bodhibaum



Das vordringliche Problem dabei ist, je selbststichtiger wir
sind, desto mehr verhalten wir uns in einer Weise, die uns
selbst und andere ausbeutet und schadet. Ist das nicht absurd?
Ausgerechnet unser Eigeninteresse, unsere Egozentrik und
unser tbermaRiges Um-uns-selbst-kreisen peinigt uns selbst
und andere.

Die moderne Welt hat das Bildungswesen auf ein sehr ho-
hes Niveau entwickelt und verbreitet die moderne Schulbil-
dung Uberall. Viele von uns sind nach langen Jahren in der
Schule hochgebildet. Trotz all ihrer Starke aber liegt die
Schwaéche der modernen Erziehung darin, dass sie nichts oder
nicht viel tun kann, um die Selbstsucht zu begrenzen oder zu
verringern. Tatsdchlich scheinen moderne Erziehungsmetho-
den ganz im Gegenteil die Selbstsucht oft noch auf subtile,
tiefgreifende und komplexe Weise zu unterstiitzen und zu
starken. Derartige Selbstsucht und Erziehung zur Selbstsucht
verhindern wirklichen Frieden in der Welt.

Heute haben wir Stufen der materiellen und technologi-
schen Entwicklung erreicht, die unbeschreiblich sind. Wir
haben Strom, Fernseher, Computer, Autos, Flugzeuge und
viele andere Dinge, von denen unsere Vorfahren nicht einmal
hatten trdumen kénnen. Warum also haben wir keinen Frie-
den in unserer Welt? Trotz all unserer modernen Entwicklun-
gen, warum haben wir stattdessen so viele Krisen - Krisen,
die zuzunehmen scheinen und immer schlimmer werden?
Unsere Vorfahren in den Waldern hatten nicht einmal Klei-
dung und sie hatten auch nicht die Probleme, die die moderne
Menschheit jetzt hat. Wir haben eine, durch moderne Erzie-
hung gepréagte, zunehmende Selbstsucht. Wir mdissen einen
Weg finden, um diese Situation aufzulésen und um zu ver-
stehen, wie es dazu kam. Befreit euch von Selbstsucht, und
Frieden wird erscheinen.

Es ist sowohl amusant als auch erbarmlich, dass wir so
stolz auf unsere Entwicklung und unseren Fortschritt sind.
Dennoch haben wir aufgrund unserer Selbstsucht alle mogli-
chen Probleme, die wir nicht haben sollten. Unsere VVorfahren

Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben tGberwinden 91



hatten keine Probleme mit Drogen, Umweltverschmutzung
und Atomwaffen. Welche Entwicklung findet da wirklich
statt? Zu einem grofRen Teil entwickeln wir doch nur durch
Selbstsucht und dem Festhalten an einem Selbst entstandene
Krisen. Dadurch wiederum stirmen Unsicherheiten und
Angste auf uns ein. Bis wir gelernt haben, uns nicht-
selbstsuchtig und friedlich zu entwickeln, gibt es wirklich
nicht viel flr uns, worauf wir stolz sein kénnten.

Die Geister lachen tUber uns

Warum (berlegen wir nicht einmal eine Minute, ob diese
Menschen, die in den Wéldern lebten, nicht vielleicht (ber
unsere heutige Situation lachen wirden? Sie hatten keines
dieser modernen Probleme, die uns so beunruhigen - Um-
weltverschmutzung, Suchtmittel, immer mehr psychische
Erkrankungen - aber wir haben sie alle. Sie hatten sie nicht -
wir haben sie. Wenn sie uns jetzt sehen kdnnten, wirden sie
uber den irrwitzigen Zustand, indem wir uns befinden, sicher
lachen.

Schaut euch die Welt heutzutage an. Es ist Zeit, unsere
Fehler und die Unausgewogenheit der modernen Entwick-
lung, die zu sehr auf materielle Guter ausgerichtet ist, zu er-
kennen. Wir téten einander mehr denn je zuvor. Menschen
begehen in grolerer Zahl Selbstmord. Abtreibungsraten stei-
gen. Wir missen standig mehr Gefangnisse und psychiatri-
sche Kliniken bauen. Militar und Polizei werden standig auf-
gestockt und der globalisierte Waffenhandel wachst stetig.
Unsere Vorfahren, die Waldmenschen, kannten nichts davon.
Wir sollten uns vor ihnen schdmen. Wenn sie uns nur sehen
konnten - wie sehr wirden sie lachen!

Héatten wir all diese Probleme nicht, kdnnten wir uns tat-
sachlich als fortgeschrittener betrachten. Sie waren nicht so
zivilisiert und entwickelt, doch wir sind es, die sich mit all
diesen Problemen, die fiir sie lachhaft wéren, herumschlagen

92 Unter dem Bodhibaum



muissen. Wir sind in dieser misslichen Lage wegen der
Selbstsucht. Selbstsucht ist abhéngig von der Empfindung,
ein Selbst zu besitzen, abhdngig vom Glauben an das Kon-
zept eines Selbst oder eines Individuums. Um das Selbst-
Empfinden korrekt zu beseitigen und das Selbst-Konzept
loszulassen, haben wir die Lehre von anatta. Der Zweck der
Nicht-Selbst-Lehre ist ein Leben, das von achtsamer Weisheit
regiert wird und das frei von Ego-Ich ist. Das Ziel des Bud-
dhismus ist diese Verwirklichung und ein Leben, das kein
Ego-Ich braucht, und somit frei von Selbstsucht und all den
damit verbundenen Problemen und Leiden ist.

Wir Thais haben ein Sprichwort, phii huaror, was bedeutet
,,die Geister lachen*. Phii sind die Geister der Baume, Flusse,
Berge, Erde, Himmel und von allem anderen, was in der Na-
tur wichtig ist. Uber phii zu sprechen ist fiir Thais véllig
normal. Haben européische Kulturen ein Konzept wie dieses?
Die Geister, die phii, lachen uber die Torheit der Menschen.
Ob Geister, Engel oder was auch immer, sie kdnnen nicht
umbhin, als tber den Wahn von uns Menschen zu lachen, da
wir so viele falsche und destruktive Dinge tun, die uns selbst
groRes Leid bescheren. Oder vielleicht weinen sie auch aus
Mitgeflhl.

Mit den Geistern ist es das Gleiche wie mit unseren Vor-
fahren, die auch gelacht hétten, aber diese Vorfahren gibt es
nicht mehr. Die Geister jedoch sind immer noch hier, uberall
um uns herum, und sie lachen (ber die Dummbheit der Men-
schen, die so viel falsch machen, so viel Schaden anrichten,
so dass unser Leben voller Probleme und die Welt voller Kri-
sen ist.

Wenn wir ein wenig beschamt wéaren und es uns verlegen
machen wiirde, von den Geistern verspottet zu werden, wir-
den wir vielleicht nicht so viele térichte und schadliche Dinge
tun. Wir wirden vielleicht nicht so falsch handeln, und es
gabe mehr Frieden in der Welt, wenn wir uns nur ein wenig
vor uns selbst dafiir schdmen wiurden, dass die Geister uns
verspotten.

Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben tGberwinden 93



Unkenntnis von idappaccayata

Im Buddhismus haben wir ein bestimmtes Wort fur den Zu-
stand der Unkenntnis oder des Nichtverstehens von idappac-
cayata und anatta. Dieses Wort ist avijja und bezeichnet spe-
ziell das Nicht-Wissen dessen, das gewusst werden sollte. Es
hat nichts mit einem Mangel an gesundem Menschenverstand
oder einem Mangel an Wissen in akademischen Bereichen,
von obskuren Trivialitdten oder Ubermaligen Datensamm-
lungen zu tun. Nichtwissen versteht die Konditionalitét nicht,
was natdrlich das ist, was gewusst werden sollte.

Avijja, insbesondere Nichtwissen hinsichtlich idappaccayata,
ist die Grundlage und die Stltze abergléaubischer Vorstellun-
gen, Uberzeugungen und Praktiken.*® Wir sprechen hier von
Aberglauben, weil die darauf beruhenden Handlungen unver-
nlinftig sind, kaum eine Grundlage in der Wirklichkeit haben,
und sie nicht wirklich erreichen, was sie zu erreichen vorge-
ben. Sie resultieren aus den Geflihlen und Emotionen der
Menschen, die Konditionalitat nicht verstehen. All die dum-
men, térichten und geschmacklosen Dinge, die wir als aber-
glaubisch bezeichnen, entspringen der Unkenntnis und dem
Nichtverstehen der Konditionalitat. Dies bedeutet auch, dass
Aberglauben und Selbstsucht oft Hand in Hand gehen.
Unsere Vorfahren waren in ihrer Erfahrung und ihrer Sen-
sibilitdt im tdglichen Leben animistisch gepragt. Sie sahen
heilige Geister in allen mdglichen Dingen, in Baumen, Fel-
sen, Flussen, Sternen, der Sonne und dem Mond. Sie nahmen
an, diese Geister seien ursachlich verantwortlich dafur, wie
die Dinge geschahen. Sie verehrten diese Geister, um ihre

%6 Sayasatra, die Wissenschaft des Schlafens (in Unwissenheit):
Falsches Verstandnis davon, wie natlrliches Gesetz und natirliche
Pflicht funktionieren, etwas kausale Wirksamkeit zuzuschreiben,
wo sie nicht existiert und sich dementsprechend zu verhalten.

94 Unter dem Bodhibaum



Gunst zu erwerben. Als sich ihr Verstandnis entwickelte,
ersannen sie Gotter, starkere Versionen dieser Geister. Diese
Glaubensentwicklung mindete schlieSlich in dem Glauben
an einen allméchtigen Gott. So beteten sie diesen hdchsten
Gott an, beteten zu ithm und baten ihn um Hilfe und Schutz.

Der Buddhismus wertet solche Uberzeugungen als Aber-
glauben, denn diese Menschen wussten nichts lber das Ge-
setz von idappaccayata. Animismus und seine Weiterent-
wicklungen entstanden, weil die Menschen das Gesetz der
Konditionalitdt nicht verstanden. Wirden die Menschen
idappaccayata verstehen, wirden sie aufhoren, derartige
Dinge zu glauben. Geistige und spirituelle Kultivierung soll-
ten sich vom Nichtverstehen der gesetzmaligen Konditionali-
tat zu beginnendem Verstandnis und schliellich zum durch-
dringenden Verstandnis davon entwickeln. Dann werden wir
in der Lage sein, alle Dinge richtig zu verstehen, das heif3t, zu
erkennen, wie alles dem Gesetz von idappaccayata unterwor-
fen ist.

Heilige Verwirrung

Als ndchstes wollen wir etwas betrachten, das im Thailandi-
schen als ,,hdchste Heiligkeit* bezeichnet wird.*” Wenn die
Menschen idappaccayata nicht verstehen, schreiben sie die

47 Der Schltsselbegriff hier ist saksit, was man als ,,heilig (sacred
oder holy) tbersetzen kann, obwohl es das nicht wirklich zufrie-
denstellen trifft. Saksit ist sowohl ein Adjektiv als auch ein Sub-
stantiv. Im Englischen bedeutet ,,sacred* etwas, das ,.fur einen reli-
gidsen Zweck bestimmt ist, und deshalb der Verehrung wert ist;
geheiligt durch eine Verbindung mit einem Gott oder einem ande-
ren Objekt der Verehrung;gesegnet, geweiht* (Oxford English Dic-
tionary). Zusatzlich zu dieser Bedeutung enthalt der Thaibegriff
noch Assoziationen wundersamer, mysterioser Kraft (sakti).

Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben tGberwinden 95



hochste Heiligkeit oder die heiligste Kraft einem Gott, einer
ersten Ursache oder einem Schopfer zu. Wenn sie besonders
toricht sind, werden sie Dinge, die sie nicht verstehen, fir
heilig halten, wie etwa Sonne und Mond oder scheinbar ge-
heimnisvolle Krafte der Natur. In solchen Féllen bezeichnet
das Wort ,,heilig einfach nur die Dinge, die Menschen nicht
verstehen.

Sobald wir idappaccayata verstehen, werden wir sehen,
dass es keine wirklich heiligen Dinge gibt. Es ist einfach das
Gesetz der Konditionalitat, das alles regelt und steuert. Oder
andersherum ausgedriickt, das Gesetz von idappaccayata ist
die heiligste heilige Sache im ganzen Universum. Dies ist
etwas ganz anderes als bei den primitiven Volkern der Vor-
zeit, die alle mdglichen Dinge als heilig betrachteten: heilige
Baume, heilige Berge, heilige Flisse, heilige Elefanten, sogar
heilige Affen. Alles war heilig und sie beteten alles an, auf-
grund ihrer Unkenntnis der Konditionalitit.*® Das ist die Stra-
fe und die Gefahr davon, idappaccayata nicht zu kennen.

Bei meinem Besuch in Indien vor vielen Jahren gab es in den
modernen Krankenhdusern, die wir uns ansahen, noch kleine
Schreine mit dem Bildnis heiliger Kihe und dem Abbild
Hanumans, dem Affengott. Als wir fragten, wozu diese Bild-
nisse da seien, wurde uns gesagt, sie waren fur die Patienten
zur Verehrung und Anbetung, damit sie sich schneller erholen
und geheilt werden wirden. In Bahnhofen ebenso wie in
Krankenh&usern oder an geweihten Badeplatzen gab es sol-
che Abbilder von Hanuman die von Menschen verehrt wur-
den. Diese aberglaubischen Objekte und Uberzeugungen sind

“8 Das soll nicht heilRen, dass derartige Glaubensvorstellungen
schlecht sind. Interessanterweise trugen sie mehr dazu bei, die
Urwalder Thailands zu schitzen als das wissenschaftliche Wissen,
das in modernen Schulen gelehrt wird, und es der Industrie ermdg-
licht, Baume wesentlich schneller zu fallen als weniger entwickelte
Menschen es gekonnt hétten.

96 Unter dem Bodhibaum



immer noch sehr einflussreich, auch in der angeblich so mo-
dernen und fortschrittlichen Welt. Schaut genau hin, dann
werdet ihr erkennen, dass viele moderne Menschen immer
noch nichts vom Gesetz der Konditionalitat wissen.

Viele abergldubische Vorstellungen und Praktiken gibt es
immer noch in der Welt, weil die Menschen idappaccayata
ignorieren. So mogen zum Beispiel einige von euch glauben,
dass die Zahl 13 eine besondere Macht oder Einfluss hat.
Sobald ihr das Gesetz der Konditionalitat versteht, wird die
Zahl 13 keine Bedeutung mehr haben. Ist es nicht seltsam,
dass so viele aberglaubische Vorstellungen in dieser moder-
nen, wissenschaftlichen Welt immer noch weiterwirken? Sie
schaffen es, mit der Wissenschaft zu konkurrieren. Bitte lernt
die Konditionalitat eingehend und grundlich kennen.

Aberglaubische Vorstellungen existieren seit Zehntausen-
den von Jahren. Sie gehen zurlck auf unsere waldbewohnen-
den Ahnen, die nichts von idappaccayata wussten. Ihre ani-
mistischen Vorstellungen und ihre abergldubischen Ideen
entwickelten sich, und jetzt - Zehntausende von Jahren spéater
- existieren sie immer noch, weil die Konditionalitat nicht
verstanden wird. Aufgrund unserer Angste, die aus Unwis-
senheit entstehen, klammern wir uns an Aberglauben. Warum
ist es notwendig, beim Start eines neuen Schiffes eine Fla-
sche Champagner zu zerbrechen? Was ist der Grund dafur?
Wir kennen auch im Zeitalter der Wissenschaft idappacca-
yata immer noch nicht. Ich bitte euch, idappaccayata zu stu-
dieren - einschlieBlich paticcasamuppada - weil es tatséch-
lich unsere Probleme 16sen kann. Im Erkennen der Konditio-
nalitat werdet ihr auch Nicht-Selbst erkennen.

Das Gegenmittel fur Unwissenheit und Aberglauben

Jetzt wollen wir eingehender und klarer die Essenz von idap-
paccayata und paticcasamuppdada untersuchen und studieren.

Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben tGberwinden 97



Die Grundformel fir idappaccayata lautet wie folgt:

,Weil dieses existiert, gibt es dieses;

mit der Entstehung von diesem entsteht dieses.
Weil dieses nicht existiert, existiert dieses nicht;
mit dem Aufhoren von diesem hort dieses auf.*4

Das ist die ganze Formel von idappaccayata, nicht mehr als
das.

Ihr kénnt selbst erkennen, dass sie gesetzméalig, zeitlos,
uneingeschrankt und unbegrenzt gultig ist. Ihr konnt es auf
alles zu jeder Zeit anwenden. Es gibt nichts, was nicht in die-
ser Weise geschehen wirde. Alles entsteht, besteht, veréandert
sich und vergeht nach dem Gesetz der Konditionalitat. Ver-
sucht zu beweisen, dass es falsch ist. Verwendet dazu jeden
Computer, den ihr wollt - es gibt einfach keine Mdglichkeit
zu zeigen, dass dieses Gesetz falsch sein kann. Man kann
einfach keine Ausnahme von dieser Regel finden, dass alles
aufgrund von Ursachen und Bedingungen entsteht, geschieht,
sich &ndert und endet.

Alles ist in der Tat anatta (Nicht-Selbst). Etwas Uber die-
ses Gesetz zu stellen oder etwas als diesem Gesetz nicht un-
terworfen anzusehen ist Aberglaube. Weise Praxis besteht
darin, dieses Gesetz anzuerkennen und diesem Gesetz ent-
sprechend zu leben, in der Erkenntnis, dass nichts gefunden
werden kann, das ein unabhangiges, dauerhaftes arta (Selbst)
sein konnte.

49 Siehe unter anderem M 79; S 12, 21; A X,92 - haufig gefolgt
von einer Erklarung von paticcasamuppada.

98 Unter dem Bodhibaum



Paticcasamuppada: Geburt ins Leiden

Was sind die Zusammenbrauungen? Es gibt drei Arten
von Zusammenbrauungen: Koérperliches Zusammenbrau-
en, sprachliches Zusammenbrauen und geistiges Zusam-
menbrauen. Das bhikkhus nennt man sankhara.>

Bhikkhus, warum spricht man von ¢, Zusammenbrauun-
gen“? Aufgrund der Aktivitat, ,,etwas* zusammenzubrau-
en, nennt man diese Aktivitat sankhara. Und was braut
diese Aktivitat zu etwas Zusammengebrautem zusammen?
Sie braut Form zu ,,Form* zusammen, sie braut Geftihl zu
,Geflhl“ zusammen, sie braut Wahrnehmung zu ,,Wahr-
nehmung®“ zusammen, sie braut Zusammenbrauungen zu
»<Zusammenbrauungen® zusammen, sie braut Bewusstsein
zu ,,.Bewusstsein“ zusammen. Aufgrund der Aktivitat ,.et-
was*“ zusammenzubrauen, wird diese Aktivitat sankhara
genannt.*>!

Jetzt wollen wir uns auf paticcasamuppada (Gesetz der Be-
dingten Zusammenentstehung) konzentrieren. Im Gegensatz
zu dem allgemeinen Gesetz von idappaccayata ist paticca-
samuppada spezifischer, ausschliellich eine Angelegenheit
der fuihlenden Wesen und ihres bewussten Erlebens. Paticca-
samuppada beginnt mit Nicht-Wissen (avijja) Uber das Ge-
setz von idappaccayata.®®> Aufgrund mangelnder Kenntnis

% S 12, 2 Vibhanga Sutta

1 SN 22, 79 Khajjaniya Sutta. Die Anfilhrungszeichen sollen auf
ein von der Wirklichkeit abstrahiertes Konzept hinweisen.
52 Das schlieBt das Nichtwissen hinsichtlich der Vier Edlen Wahr-
heiten, der Unbestandigkeit, der Leidhaftigkeit, der Nicht-

Pasiccasamuppada: Geburt ins Leiden 99



dessen, was gewusst werden sollte, entsteht saskhara, die
Kraft, verschiedene Dinge zusammenzubrauen und ins Da-
sein treten zu lassen. Sarnkhara hat aufgrund der Unwissen-
heit die Macht, Dinge zusammenzubrauen, Bedingungen zu
gestalten.

Die Macht des Gestaltens

Sankhara ist ein wichtiger Pali Begriff, der ,,zusammenfiigen,
fertigmachen, vorbereiten® bedeutet. In seiner Verbform
konnen wir ihn als ,,zusammenbrauen, bedingen, gestalten,
fabrizieren“ Ubersetzen. Die &quivalenten Substantivformen
sind Zusammenbrauer und Zusammengebrautes, Bedinger
und Bedingung, Gestalter und Gestaltetes, Fabrikant und
Fabriziertes.® Durch die Kraft von sankhara gibt es Be-
wusstsein (viiiriana). Dies bedeutet, dass das natirlich vor-
handene Bewusstseins-Element (vifiiana-dhatu) zu Sinnes-
Bewusstsein - das Dinge, Objekte mittels der sechs Sinne
erfahrt - gestaltet wird, zusammengebraut wird. Mit anderen
Worten, das grundlegende Potenzial des Geistes wird bereit-
gemacht, die Funktion als wahrnehmendes Bewusstsein zu
erflllen. Ein Bewusstsein, das sich tber die Sinnesgrundla-
gen (salayatana) der Dinge bewusst wird, die aufgrund von
Nichtwissen zusammengebraut wurden. Das Bewusstseins-
Element nimmt durch die Kraft des Zusammenbrauens die
Form des Sinnen-Bewusstseins an.

Weil es ein derartiges Bewusstsein und die ihm innewoh-
nende  Gestaltungskraft gibt, entsteht Name-Form

Selbsthaftigkeit, der Leerheit und der Soheit mit ein, die in den
urspringlichen Lehren alle mit idappaccayata verbunden sind.

%3 Der hier nicht erwéhnte, dritte Aspekt von sasikhara ist der Pro-
zess des Gestaltens, des Zusammenbrauens, des Fabrizierens
selbst. (Viriya)

100 Unter dem Bodhibaum



(namariipa).®* Obwohl von Geist und Korper als von zwei
verschiedenen Dingen gesprochen werden kann, handelt es
sich hier nur um ein Ding, namlich namaripa (Name-Form).
Gabe es nur Form (ripa) oder Korper ohne Bewusstsein,
wilrde es namaripa nicht geben. Bewusstsein ermdglicht
namarupa, ein lebendes Wesen mit Koérper und Geist, etwas,
das wir Ublicherweise als ,,Person“ bezeichnen. In unserer
hier verwendeten nicht-personenbezogenen Terminologie
heiBt das: Aufgrund von vififiana (Bewusstsein) entsteht
namarupa (Name-Form). Vergesst aber nicht, dass diese
Geist-Korper-Gestaltung durch Unwissenheit bedingt ist.
Sobald Name-Form als nichtwissende aktive Struktur vor-
bereitet ist, entstehen die Sinnesgrundlagen (salayatana) in
diesem Geist-Korper. Die salayatana sind die Medien, die
uns ermdglichen, die Welt zu erleben: Augen, Ohren, Nase,
Zunge, Korper und Geist. Aufgrund von namaripa existieren
und funktionieren die sechs Sinnesorgane. In Dhamma-
Begriffe gefasst heillt das, je eine Sinnesgrundlage entsteht
und erfullt ihre Funktion zu einem jeweiligen Zeitpunkt, je
nachdem wie Sinnesbewusstsein zusammengebraut wurde.
Vor diesem entsprechenden Zeitpunkt existieren die Sinnes-
grundlagen nur in einem inaktiven Zustand, lediglich als phy-
sische Struktur.*
Ist ein Sinnesorgan aktiv, kommt es zu Kontakt (phassa). Die
Sinnesorgane machen es moglich, dass die duReren Sinnesob-

% Namaripa, wortl. Name-Form, wird haufig mit Geist-Korper
tibersetzt, was aber nur grob wiedergibt, was damit eigentlich ge-
meint ist.

% Einige Sutten beziehen sich auf die Sinnesgrundlagen in einem
kollektiven Sinn, der die zugrundeliegende Struktur beschreibt.
Geht es um das Erleben von Moment zu Moment, werden die spe-
zifischen Sinnesgrundlagen genannt, von denen wiederum jede
einen spezifischen Sinneskontakt entstehen lasst, der wiederum ein
spezifisches Geflihl entstehen lasst und so fort.

Pariccasamuppada: Geburt ins Leiden 101



jekte der Welt - Anblicke, Gerdusche, Gertiche, Geschmécker,
Berlihrungen und geistige Phdnomene - mit uns in Kontakt
treten, das heif3t, sie machen einen sinnvollen Eindruck auf
den Geist. Basierend auf dem gerade Aufgestiegenen kommt
es zur Interaktion von Sinnesorgan und Sinnesobjekt, genannt
,Kontakt“. Eine andere Bezeichnung fir Kontakt ware Sin-
neserfahrung. Also kdnnen wir sagen, dass aufgrund der Sin-
nesgrundlagen (salayatana) Kontakt oder Erfahrung entsteht.
Erfahrung bedeutet, es handelt sich um bewusstes und emp-
fundenes Erleben und nicht nur um ein physisches Aufeinan-
dertreffen von Sinnesobjekt und Sinnesorgan.

Begehren reagiert auf Gefihl

Weil es Kontakt gibt, gibt es vedana - gewohnlich mit Gefihl
iibersetzt®. Ohne die Sinne gibt es keinen Kontakt. Ohne
Kontakt wirden wir nichts fiihlen, nichts wissen; nichts wir-
de existieren, auch nicht die Welt. Aufgrund des Kontakts,
durch diese sechs Arten des Erlebens der Dinge der Welt,
entsteht das Geflihl. Vedana bezieht sich auf die Geftihlsarten
angenehm,  unangenehm und  weder-angenehm-noch-
unangenehm, die zusammen mit Kontakt aufsteigen. Da ve-
dana von phassa abhéngt, der wiederum von den salayatana
und ramaripa abhangt - die alle durch avijja zusammenge-
braut wurden - ist vedana hier toricht. Weil alles mit einem
Mangel an Verstdndnis anfangt, der diese Dinge in ihrem
Entstehen beeinflusst, sind folglich auch die auftretenden
Gefiihle mit Nichtwissen durchzogen.

Durch das vedana entsteht tanha (Verlangen). Nichtwis-
sendes Gefuhl fihrt zu nichtwissendem Begehren oder Ver-
langen. Tanha bezieht sich nur auf torichtes, unwissendes

% Vedana wird haufig mit Emotion oder auch physischen Empfin-
dungen verwechselt, deshalb bevorzugen wir den Palibegriff.

102 Unter dem Bodhibaum



Wollen. Wenn ein Wunsch intelligent und weise ist, bezeich-
nen wir ihn nicht als tanha. Weises, intelligentes Wollen
(chanda) oder weises Bestreben (sammasankappa) ist nicht
das Gleiche wie Verlangen. Torichtes Gefiihl bedingt torich-
tes Verlangen und torichte Begierde.

Lasst uns das naher betrachten. Wenn das Gefiihl in posi-
tiver Weise auftritt, wird das Verlangen positiv ausgerichtet
sein: Habenwollen. Wenn das Gefuhl in negativer Weise auf-
tritt, wird das Verlangen negativ gefarbt sein: Nicht-
Habenwollen. Ob nun der Kontakt positiv oder negativ emp-
funden wird, das Ergebnis ist immer Verlangen, torichtes
Wollen, nichtwissend, auf eine Weise, die nicht wirklich von
Vorteil fiir uns ist.

Das Verlangen wiederum fiihrt zu Festhalten oder Anhaf-
ten (upadana). Die sich intensivierende Begierde lasst Fest-
halten entstehen. Dies ist ein sehr wichtiges Wort, ich hoffe
ihr merkt es euch gut: Upadana, Anhaften, das ist die ,,Emp-
fangnis“ des Selbst. Ohne updadana ist es, als ob nichts (fir
mich) existieren wirde, und es gibt kein dukkha. Mit up-
adana kann alles und jedes als ,,Mein* ergriffen werden. Up-
adana haftet an den Dingen auf zwei grundlegende Arten:
Die erste hélt an Dingen als ,,Selbst“, ,Ich“, oder ,Seele*“
fest, die zweite halt an Dingen als ,,des Selbst®, ,,dem Selbst
zugehorig*, ,,auf ein Selbst bezogen* oder als ,,Mein* fest.
Das ist mit upadana, Anhaften und Festhalten, gemeint.

Ein wichtiger Punkt, der hier zu beachten ist, ist, dass up-
adana, Anhaften an Ich oder Mein, nur ein Konzept, eine
Vorstellung ist, die gerade erst jetzt aufgestiegen ist. Vor ei-
nem Moment gab es sie noch nicht. Normalerweise haftet der
Geist nicht an den Dingen. Die grundlegende Natur des Geis-
tes sieht klar und halt nicht fest. Vor upadana existierte das
Ego-Ich nicht. Wann immer es zu Anhaften kommt, werden
die Konzepte Ich und Mein hier und jetzt aufgrund der Be-
gierde geboren. Es ist, als wirde ich nicht existieren, bis das
Konzept des Selbst oder der Seele geboren wurde. Dann aber
existiere ich, wenn auch nur als ein inneres, im Geist gebore-

Pariccasamuppada: Geburt ins Leiden 103



nes Konzept, und nicht als etwas physisch in der Welt Vor-
handenes. Dies ist die Essenz von updadana. Sucht nicht im
AuBen danach, ihr werdet es direkt hier im Inneren finden,
wenn Begierde Anhaften erzeugt.®’

Sobald Anhaften geboren ist, verursacht es das Entstehen
von dem, was wir bhava (Existenz) nennen. Durch die Vor-
stellungen eines Selbst und etwas dem Selbst Zugehorigen,
erscheint das Konzept der Existenz oder des Werdens. Ist erst
einmal irgendeine Art von Festhalten vorhanden, gibt es eine
Grundlage fur die Existenz von etwas. Was auch immer als
,lch® ergriffen wird, existiert nun als ,,Jemand“ an einem
irgendeinem Ort. Bhava kann auch, ,,Existenzbereich* bedeu-
ten, so dass es sowohl ein Wesen als auch einen es umgeben-
den Daseinsbereich gibt, die innerlich geschaffen werden und
dadurch zu einer weiteren Verfestigung der Trennung zwi-
schen innen und aulen flhren.

Auf bhava folgt jati (Geburt). Mit Existenz oder Werden
als Bedingung gibt es Geburt. Auch wenn es bisher nur das
Festhalten an einem Konzept war, ist die Selbstvorstellung
gewachsen, hat sich entwickelt und ist intensiver geworden,
bis ein vollstandiges Ego-Gefuhl oder ein selbstzentriertes
,,lch* geboren wurde. Dies wird als ,,Geburt“ (jati) bezeich-
net. Ein einfacher Weg, um diese Entwicklung zu verstehen,
ist sie mit der Entwicklung des menschlichen Fétus zu ver-
gleichen. Upddana entspricht der Empféngnis des Embryos,
der sich zu einem Fotus entwickelt. Bhava entspricht der
Entwicklung, dem Heranreifen des Fotus im Mutterleib. Er

5" Anhaften am ,,Mein* wird leichter und haufiger erkannt und wird
auch haufiger in Dhamma-\Vortragen besprochen, wohingegen An-
haften am ,,Ich* grundlegender, zentraler und wichtiger ist und
doch seltener besprochen wird. Wir hegen die Hoffnung, dass
ernsthaft Praktizierende ihr Augenmerk stérker auf das Anhaften an
der eigenen Subjektivitat richten und nicht nur auf das Anhaften an
Besitztlimern und &uReren Dingen.

104 Unter dem Bodhibaum



waéchst, bis er entwickelt genug ist, um geboren zu werden.
Jati entspricht der Geburt des Neugeborenen.

Auch das ,,Ich* oder Selbst wird empfangen, reift und
wird als vollentwickeltes ,,Ich* und ,,Mein* geboren. Dies ist
die natiirliche Abfolge von Festhalten, Werden und Geburt.
Aufgrund von upadana gibt es bhava und aufgrund von
bhava gibt es jati. lhr habt jeden Tag viele Gelegenheiten
diesen Geburtsprozess zu beobachten.

Geburt muss richtig verstanden werden. Im paticcasa-
muppada ist die Geburt eine geistige oder spirituelle Art der
Geburt, nicht die physische oder biologische Geburt aus dem
Multterleib, die nur einmal im Leben geschieht. Vielmehr
vollzieht sich jati geistig oder spirituell jedes Mal, wenn Be-
gierde auftritt. Wann immer tanha vorhanden ist, wéchst das
empfangene ,,Ich“ durch upadana, bhava und jati in die Exis-
tenz, und die Geburt des Egos folgt. Das Gefuihl von Ich und
Mein, das mit Festhalten beginnt, wéchst, bis es so groR ist,
dass ,,jemand‘ geboren wird. Dann wird unser inneres Leben
von diesem Ego und dem, was als dem Ego zugehdrig be-
trachtet wird, dominiert. Es ist wie die Geburt eines Geistes,
eines ,,Ego-Gespenstes®, und so nennen wir es geistige Ge-
burt.

Diese andere Art der Geburt ist &dulerst wichtig, da alle
mdoglichen Probleme mit ihr verbunden sind. Im Gegensatz
zur physischen Geburt aus dem Mutterleib vollzieht sich die-
se Art der Geburt jeden Tag viele Male - dutzende Male, viel-
leicht hundert oder tausend Mal - je nachdem, wie oft Ver-
langen aufsteigt. Mit jedem Mal, da es Begierde gibt, wird es
auch eine Geburt geben.

Bitte erinnert euch an diese Bedeutung von jati, sie ist
wichtig fur ein tiefergreifendes Verstandnis des Buddha-
Dhamma. Diese spirituelle Geburt ist etwas, von dem die
meisten Menschen nie etwas horen, das sie nie studieren, und
nur selten verstehen. Doch sie wiederholt sich mehrmals am
Tag und ist von groRer Bedeutung in unserem geistigen Le-
ben. Denkt immer daran, dass es eine spirituelle Geburt im

Pariccasamuppada: Geburt ins Leiden 105



Geist ist. Verwechselt sie nicht mit der korperlichen Art der
Geburt, die stellt jetzt kein Problem mehr da. Die psychische
Geburt, die von Begierde und Festhalten herrihrt, tritt jedoch
wieder und wieder auf, schier endlos.

Der Prozess der Ego-Geburt und das Aufsteigen von
Leid

,,Aus Verlangen geboren“ - wir kénnten aber geradeso gut
sagen ,,aus Festhalten geboren* oder ,,durch Werden gebo-
ren“ oder ,,in Ignoranz geboren*, da alle diese Faktoren daran
beteiligt sind. Normalerweise jedoch sagen wir ,,aus Verlan-
gen geboren“. Ein spezieller Begriff fir Verlangen ist
ponobhavika®®: | zu erneuter Geburt filhrend*. Jedes Mal,
wenn es Verlangen gibt, wird es zu dieser Art Geburt kom-
men. Bedauerlicherweise sind viele Buddhisten nicht an die-
ser Art Geburt interessiert, schenken ihr keine Beachtung und
kénnen dem Leiden kein Ende setzen.

Ubt, euch selbst zu beobachten: Ist Verlangen bereits auf-
gestiegen? Ist Verlangen gegenwaértig oder nicht? Sobald
Verlangen entstanden ist, steigt Festhalten auf und sofort
wird das Selbst geboren. Jeden Tag geschieht das ein Dut-
zend, einhundert, vielleicht eintausend Mal. Wie l&uft das in
euch ab? Wie fuhlt sich jati, die Ego-Geburt an?

Konnt ihr diese Art der Geburt in den verschiedenen Umstan-
den eures Lebens erkennen?

Die entscheidende Erkenntnis besteht darin, dass jede Ge-
burt dukkha ist - jedes Mal, ohne Ausnahme. Die Geburt des
Egos ist grundsatzlich der Kern jedweden Problems. Nur
durch die Ego-Geburt entstehen alle Probleme des Lebens.

%8 Punabhava wortl. Erneutes Werden, erneute Existenz; noch ge-
nauer: abermaliges Hervorbringen von Werden - puna (abermalig)
bbhava (werden/existieren) (a)bhinibbatti (hervorbringen).

106  Unter dem Bodhibaum



Insofern ist es absolut natdirlich, zu sagen, dass Geburt Leiden
ist. Jedoch ist das nichts, was man primar aus Blichern lernen
kann oder davon, dass man anderen Leuten zuhort. Es handelt
sich um eine Tatsache, die wir in uns selbst erkennen mdissen,
indem wir beobachten, wie derartige Geburt und derartiges
Leid in uns auftreten. Und genau deshalb, weil wir das eben
nicht wissen und diese Tatsache nicht gelernt haben, werden
wir pausenlos geboren. Die verschiedenen Formen des Egos
werden standig neu geboren, wieder und wieder. Folglich
fallen wir wiederholt in leidhafte Zustdnde und es gelingt uns
nicht, dukkha am Aufsteigen zu hindern. Mit Geburt als Ur-
sache treten alle Formen des Leidens auf, Altwerden, Sterben
und die Erfahrungen von allen méglichen Angsten und
Kimmernissen. Alles das entsteht durch die zugrundeliegen-
de Bedingung der Geburt.

Der Buddha driickte es so aus:

,,Leiden ist alles, was entsteht und Leiden ist alles, was
vergeht.*°

Ein weiteres Geheimnis, das niemand zu bemerken scheint,
besteht darin, dass, sobald das Ego geboren ist und existiert,
es die Grundlage darstellt, um alle naturlich existierenden
Dinge als ,,Mein“ aufzugreifen. Alle Dinge, die naturlich
bestehen, werden vom Ego an sich gerafft und angehduft.
Sogar Geburt, Altern, Krankwerden und Sterben - einfach
naturliche Phanomene - werden vom Ego beansprucht. Es
findet eine Identifikation mit ihnen statt, so dass daraus
,,meine Geburt“, ,mein Altern®, ,,mein Krankwerden“ und
,,mein Sterben* wird. Auf diese Weise wird dukkha Geburt,
Alter und Tod quasi aufgepfropft.

% SN 12, 15 Kaccanagotta Sutta

Pariccasamuppada: Geburt ins Leiden 107



Alle naturlichen Abldufe, die auf naturliche Weise im
Korper und im Geist auftreten, werden zu ,,Mein“ gemacht.
Korperlicher Schmerz, Trauer, Kummer und Verzweiflung
sind lediglich naturlich auftretende Dinge. Sobald sich jati
ereignet hat, werden sie alle zu ,,Mein* gemacht und werden
somit zur Grundlage ,,meines Leidens®. Auf diese Weise
werden nattrliche Phdnomene in Probleme verwandelt.

Getrennt zu sein von den Dingen, die wir lieben, mit Din-
gen zusammen zu sein oder Dinge zu erleben, die wir nicht
maogen, und die Dinge, die wir wollen, nicht zu bekommen,
sind absolut normale Erfahrungen. Wenn sie als ,,Mein* auf-
gegriffen werden, werden sie zu Leiden. Wir kdnnen also
zusammenfassen: Alle Arten des Leidens werden aus up-
adana geboren, dem Anhaften an Ich und Mein. Oder noch
kirzer: Die Geburt des Egos ist die Geburt des Leidens - je-
des Mal!

Das ist etwas, das wir in unserem eigenen Geist, unserem
eigenen Herzen, erfahren mussen. Wir missen Dhamma
achtsam in uns selbst empfinden, untersuchen und lernen.
Das kann nicht durch Biicher oder den Besuch einer Schule
gelernt und verstanden werden. Wir massen in uns selbst
schauen und beobachten, was in unserem Geist vor sich geht,
bis wir klar sehen, was tanha ist, was upadana ist, was bhava
ist und was jati ist. Wir missen alle Stationen egoistischer
Entwicklung in unserer eigenen Erfahrung erkennen.

Das ist der Kern des Studiums von paticcasamuppada.
Paticcasamuppada 1auft in uns allen ab, jeden Tag, unser
ganzes Leben lang, solange es uns noch an wahrem Wissen
mangelt. Die meisten von euch werden also reichlich Gele-
genheit haben, paticcasamuppdada zu erkunden, indem ihr tief
in euer inneres Erleben schaut.

108 Unter dem Bodhibaum



Dimensionen und Verléaufe des
Paticcasamuppada

Abhéangig von Augen und Form steigt Aug-Bewusstsein
auf. Das Zusammentreffen dieser drei Phdnomene ist Kon-
takt. Mit Kontakt als Bedingung gibt es Gefuhl; mit Ge-
fuhl als Bedingung gibt es Begehren; mit Begehren als
Bedingung gibt es Festhalten; mit Festhalten als Bedin-
gung gibt es Werden; mit Werden als Bedingung gibt es
Geburt; mit Geburt als Bedingung steigen Alter und Tod,
Schmerz, Kummer, Leid, Betriibnis und Verzweiflung
vollstandig auf. Das abhédngige Zusammenentstehen der
gesamten Leidensmasse geschieht auf solche Weise.

Abhangig von Ohren und Gerédusch steigt Ohr-
Bewusstsein auf. ...

Abhdngig von Nase und Geruch steigt Nasen-
Bewusstsein auf. ...

Abhingig von Zunge und Geschmack steigt Zungen-
Bewusstsein auf. ...

Abhangig von Korper und physischen Empfindungen
steigt Korper-Bewusstsein auf. ...

Abhangig von Geist (mano) und ,,Vorstellung* (dham-
maramana) steigt Geist-Bewusstsein auf. Das Zusammen-
treffen dieser drei Phanomene ist Kontakt. Mit Kontakt als
Bedingung gibt es Gefihl; mit Gefuhl als Bedingung gibt
es Begehren; mit Begehren als Bedingung gibt es Festhal-
ten; mit Festhalten als Bedingung gibt es Werden; mit
Werden als Bedingung gibt es Geburt; mit Geburt als Be-
dingung steigen Alter und Tod, Schmerz, Kummer, Leid,
Betriibnis und Verzweiflung vollstandig auf. Das abhéngi-

Dimensionen und Verlaufe des Pasiccasamuppada 109



ge Zusammenentstehen der gesamten Leidensmasse ge-
schieht auf solche Weise.

Zu dieser Zeit aber stand nun da ein Bhikkhu und horte
dem Erhabenen zu (als er diese Passage aufsagte). Als nun
der Erhabene den Bhikkhu, der dastand erblickte, fragte
der Erhabene also: ,,Hast du, Bhikkhu, diese Lehrdarle-
gung gehort?«

,,Ja, Herr!<

,Lerne du, Bhikkhu, diese Lehrdarlegung; eigne dir,
Bhikkhu, diese Lehrdarlegung an. Uberaus niitzlich (attha-
samhita), Bhikkhu, ist diese Lehrdarlegung, sie ist der Be-
ginn des spirituellen Lebens (adibrahmacariyaka).« ¢

Zwei Arten von Kontakt

Jetzt sollten wir uns noch deutlicher und detaillierter ansehen,
wie dieser Strom von paticcasamuppada jeden einzelnen Tag
in unserem Leben ablauft. Die beste Mdglichkeit, um dieses
praktische Studium aufzugreifen, ist es den inneren Sinnesbe-
reichen (ayatana, ,,Verbinder®), das heif3t, den Augen und
Ohren, der Nase, der Zunge, dem Korper und Geist - die ihre
Funktion als Sinnestore erfillen - unsere volle Aufmerksam-
keit zuzuwenden. Diese inneren Sinnesbereiche sind gepaart
mit den sechs &uleren Sinnesbereichen (auch ayatana), also
den Formen, Gerduschen, Gerlichen, Geschméckern, korper-
lichen Empfindungen und geistigen Erfahrungen, die den
sechs Sinnestoren entsprechen. Wenn ein innerer und ein
aullerer Verbinder interagieren, entsteht Sinnesbewusstsein

60 SN 12, 45 Natika Sutta (identisch mit SN 35, 113 Upassuti Sut-
ta). Bis auf das Ende erscheint diese Passage in zahlreichen Pali
Sutten. Weil der Buddha diese Worte fiir sich selbst aufsagte, als er
allein im Wald weilte, nannte Ajahn Buddhadasa das den ,,ge-
summten pagiccasamuppada.“

110 Unter dem Bodhibaum



(vininana). Dementsprechend gibt es sechs Arten von
viniiana: Augbewusstsein, Ohrbewusstsein und so weiter bis
Geistbewusstsein. Wenn diese drei Dinge - innerer Verbin-
der, duBerer Verbinder und Sinnesbewusstsein zusammen
entstenen und ihre Funktion erfullen, nennt man es phassa
(Sinneskontakt, Sinneseindruck). Insgesamt gibt es also sechs
Madglichkeiten des Kontakts, und hier beginnen wir unsere
Studien.

Wenn zum Beispiel die Augen und eine visuelle Form zu-
sammenwirken, entsteht Augbewusstsein. Sehen findet statt,
was bedeutet, dass Augbewusstsein entstanden ist. Wenn das
Auge, die Form und Augbewusstsein zusammenkommen und
ihre jeweilige Funktion im Rahmen der gleichen Aktion er-
flllen, nennen wir diese Aktivitat ,,Aug-Kontakt“, die Erfah-
rung des Sehens durch das Medium der Augen. Das setzt das
gleichzeitige Zusammenwirken der drei eben beschriebenen
Elemente voraus. Die anderen Sinne bilden ebenso die
Grundlagen fur die entsprechenden Formen des Kontakts.

Phassa vollzieht sich auf zwei Ebenen. Die erste Ebene ist
extern, der in erster Linie physische Kontakt zwischen den
inneren und &uleren Sinnesbereichen, wie etwa dem Auge
und einer visuellen Form. Wir kénnen die Form und Gestalt,
die Farbe, die Abmessungen und andere physikalische As-
pekte des visuellen Objekts sehen. Dies kann als ,,Kontakt
mit dem Auge* bezeichnet werden und diese Art von phassa
ist ein ,,bloRer Kontakt“. Es ist einfach die grundlegende Sin-
neserfahrung eines fuhlenden Wesens in der Sinnenwelt. Als
nachstes folgt die mentale Ebene oder der Aspekt der Beriih-
rung. Geistbewusstsein entsteht auf der Grundlage des physi-
kalischen Kontakts und erkennt die Bedeutung oder den Wert
dieses Kontakts: Etwas mit einer bestimmten Form, Farbe
und GroRRe wird als ,,.Blume®, , Kot oder was auch immer
benannt und bewertet. Kontakt hat diese zwei Ebenen: Die
externe oder physische Ebene und die interne oder geistige
Ebene.

Dimensionen und Verlaufe des Paticcasamuppada 111



Diese beiden Phasen des Kontakts treten durchgangig
wéhrend unseres tdglichen Lebens auf. Die erste ist schlicht
das natiirliche Aufeinandertreffen des Nervensystems mit der
Form, Farbe, Abmessungen und anderen Eigenschaften eines
sichtbaren Objekts. In der zweiten Phase macht Geistbe-
wusstsein (manovisiiiana) den Kontakt und erkennt die Be-
deutung dieser Erfahrung als ,Blume®, ,Kot“, ., Frau“,
,,Mann‘ oder was auch immer. Beide Phasen werden Kontakt
genannt und zusammen bilden sie den Sinneskontakt, der von
Moment zu Moment die Grundlage unseres taglichen Erle-
bens bildet.!

Wie bei den Augen gibt es die gleiche Kombination der
den Kontakt bildenden Faktoren bei den Ohren, der Nase, der
Zunge, dem Korper und dem Geist. Kontakt besteht bei allen
ayatana aus diesen zwei Ebenen. Im Fall des sechsten Sinns,
dem Geist-Sinn, ware ein Beispiel fir bloRen Kontakt das
Aufsteigen einer Erinnerung, wahrend das Benennen und
Bewerten dieser Erinnerung der zweiten Ebene des Kontaktes
entsprachen.

61 Der praktische Zweck dieser Unterscheidung in zwei Ebenen
besteht darin, bei der ersten Ebene des ,,nur Sehens” bleiben zu
kénnen und nicht an dem Bedeutung-Verleihen oder dem Wert-
Beimessen der zweiten Ebene anzuhaften, entsprechend der be-
rithmten Anleitung an Bahiya: ,Wenn dir Gesehenes nur als Gese-
henes, Gehdrtes nur als Gehdortes gelten wird, sinnlich Erfahrenes
nur als sinnlich Erfahrenes, Erkanntes nur als Erkanntes, dann bist
‘du’ nicht ‘dort’ Bahiya, dann ist ‘das’ nicht ‘deine’ Sache, dann
Bahiya, bist ‘du’ weder ‘hier’ noch ‘jenseits’ noch ‘dazwischen’:
Das eben ist das Ende des Leidens.« Udana 1:10. Auch S 35, 95
Malunkyaputta Sutta.

112  Unter dem Bodhibaum



Torichter Kontakt fuhrt zu Festhalten

Kommt es zu Sinneskontakt ohne Achtsamkeit und Weisheit,
dann findet der Kontakt in Unwissenheit statt, das heil3t er
unterliegt dem Nicht-Verstehen oder dem Missverstandnis.
Kontakt, der basierend auf Unwissenheit stattfindet ist ,,t0-
richter Kontakt“. Der Mangel an Achtsamkeit und Weisheit
ermoglicht es der Unwissenheit die Erfahrung zu tberlagern
und zu einem ,,unwissenden Kontakt“ zu gestalten.5?

Kontakt oder Sinneseindruck ist die notwendige Bedin-
gung fur vedana. Wenn auf Grund von Unwissenheit - dem
Fehlen von Weisheit - der Kontakt toricht ist, wird das Ge-
fuhl auch toricht sein. Unwissender Kontakt flhrt zu unwis-
sendem Gefuhl. Derartiger torichter Kontakt ist die vorherr-
schende Situation unseres Lebens, weil wir das, was hier
wirklich ablauft, nie studiert und verstanden haben. Wir
nehmen die grundlegende Sinnestatigkeit naiverweise als
gegeben hin, halten sie fur real, ohne sie eingehender zu un-
tersuchen. Kontakt lasst Gefuihl aufsteigen und die Uberwie-
gende Mehrheit der Kontakte und Gefiihle, die aufgrund der
Sinnestatigkeit entstehen, sind toricht.

Vedang flhrt zu tanha (Begehren, Verlangen). Wenn Ge-
fuhl toricht ist, braut es unvermeidlich térichtes Wollen zu-
sammen: Verlangen. Die Art des Wollens, die sich in Unwis-
senheit abspielt, ist tanha. Wenn unser Wunsch oder unser
Bedurfnis unwissend ist, fuhrt es weiter zu upadana, torich-
tem Daranfesthalten. Bitte untersucht das ganz genau, da dies
ein sehr wichtiger Punkt ist. Verlangen, das inhérent toricht
und auf etwas fixiert ist, bedingt oder verursacht upadana,
das gleichermalien toricht ist und festhangt.

62 Dieser Kontakt sollte nicht als ,,nattrlicher Kontakt* verstanden
werden, denn dann wiirde man davon ausgehen, dass Dummbheit
der natlirliche Zustand menschlicher Wesen sei.

Dimensionen und Verléaufe des Pariccasamuppada 113



Noch einmal: Wenn der Kontakt toricht ist, bringt er t6-
richtes Gefiihl hervor; térichtes Gefihl bringt térichtes Wol-
len hervor, das wiederum bringt térichtes Anhaften (das auch
inhérent toricht ist) hervor. Eine dumme Sache folgt der an-
deren. Dieses von Unwissenheit dominierte Bedingen von
Dummbheit ist ein wesentlicher Punkt, der genau zu betrach-
ten ist, wenn man paticcasamuppada wirklich verstehen will.

Aus diesem Strom der Dummbheit entsteht das Selbst. Das
Ego - das Selbst und das dem Selbst Zugehdrige - ist ein Pro-
dukt der Unwissenheit. Bitte richtet eure volle Aufmerksam-
keit und all euer Interesse auf diesen VVorgang, er ist von ent-
scheidender Bedeutung. Das Ego - Ich und mein - ist nur ein
Produkt der Dummbeit.

Die Entwicklung von Ich und Mein

Nun haben wir also die Existenz des torichten Egos. Die Vor-
stellung eines Selbst, das Gefiihl eines unabhdngig existie-
renden Egos, hat sich fest im Geist eingenistet und entwickelt
sich zur voll ausgereiften Egoempfindung. Das ist bhava
(Werden, Existenz). Darauf folgt bekanntlich jati (Geburt),
wenn der Eindruck ,,Ich bin vollstandig geboren wird. Auch
das ist ein Produkt der Dummbheit. Hat sich das Konzept eines
Ichs erst einmal im Geist etabliert, wird das Ego als vollent-
wickeltes Ego-Ich geboren. Wenn dieses verblendete Ego da
ist, fasst es alles, womit dieser torichte Geist in Kontakt
kommt - ob durch Augen, Ohren, Nase, Zunge, Korper oder
Geist - als mein auf. Weil das unwissende Ego die ganze
Welt personlich nimmt, 1adt es sich eine enorme Last auf das
eigene Haupt. Mit dem Gewicht der ganzen Welt auf dem
Kopf ist das Ego stark belastet und voller Probleme. Damit
hat der Strom der Bedingten Zusammenentstehung sein Ende
erreicht und quélt das Leben mit unbeschreiblichem Leid.

114 Unter dem Bodhibaum



Tritt dieser Strom von paticcasamuppada in eurem tagli-
chen Leben auf? Wenn ihr ihn nicht in eurem eigenen Leben
ablaufen seht, konnt ihr die Bedingte Zusammenentstehung
unmaoglich verstehen. Sobald ihr diesen Ablauf in den norma-
len alltdglichen Erfahrungen zu sehen beginnt, werdet ihr
anfangen zu verstehen was paticcasamuppada ist und seine
Auswirkung in unserem Leben von Tag zu Tag, von Stunde
zu Stunde erkennen. Das ist etwas, das direkt in der eigenen
personlichen, inneren Erfahrung beobachtet werden muss.

Wenn ihr paticcasamuppada beobachtet und seine Funkti-
onsweise in eurem eigenen Erleben wirklich direkt und klar
seht, werdet ihr wissen, dass es wahr ist. Ihr werdet verste-
hen, was der Buddha Uber das Leiden sagte, dass es weder
eine Folge alter Handlungen (kamma) in vergangenen Leben,
noch von Gott verursacht ist. Ihr werdet verstehen, dass Lei-
den nur aufgrund von Unwissenheit und falscher Reaktivitat
im Strom von paticcasamuppdda in unserem taglichen Leben
auftritt. Bitte schaut genau hin, bis ihr in der Lage seid, diese
Wahrheit persoénlich und direkt zu erkennen.

Zwei Arten der Sprache

Wir sollten verstehen, dass es zwei Arten, Bedeutungen oder
Ebenen der Sprache gibt, sei sie gesprochen oder geschrie-
ben. Die erste Ebene ist die von gewdhnlichen Menschen
gesprochene, die Sprache der relativen Wahrheit, die wir
Umgangssprache nennen. Die Weisen sprechen eine andere
Sprache, die Sprache der ultimativen Wahrheit (paramatt-
hadhamma, hochste, letztendliche Bedeutung), die wir
Dhamma-Sprache nennen. Die Umgangssprache wird von
normalen Menschen gesprochen, die Dhamma-Sprache wird
von jenen gesprochen, die den Dhamma verstehen. Die Spra-
che der relativen Wahrheit spricht in Begriffen von Ich und
Du, von Selbst und Personen, deshalb nennen wir sie Um-

Dimensionen und Verléaufe des Pariccasamuppada 115



gangssprache oder personliche Sprache. Die Art des Spre-
chens auf der Grundlage der Wahrheit des Nicht-Selbst ist die
Dhamma-Sprache. Jedes Wort kann in beiden Sprachen ver-
standen werden. Dies ist bezogen auf paticcasamuppada ent-
scheidend, vor allem soweit es Begriffe wie Geburt, Tod,
Wiedergeburt und Seelenwanderung betrifft. Eine Bedeutung
dieser Worte ist die der Umgangssprache und eine andere die
der Dhamma Sprache. Wir sollten uns dessen bewusst sein,
so dass wir die Worter auf beiden Wahrheitsebenen richtig
verstehen kdnnen.

Das Wort ,,.Buddha‘ liefert uns ein klares Beispiel fiir die-
se beiden Arten der Sprache. Die meisten denken an ein be-
stimmtes menschliches Wesen, wenn sie das Wort Buddha
horen. Sie denken an eine historische Figur, die vor etwa
2600 Jahren lebte, an einen Korper aus Fleisch und Blut, der
damals umherwanderte und lehrte. Das ist das Verstandnis
von Buddha in der Umgangssprache. Manche Leute denken
bei dem Wort Buddha auch an die Statuen, die Buddhisten in
Tempeln und Schreinen aufstellen, aber das ist der Buddha
der Kindersprache. In der Dhamma-Sprache bezieht sich das
Wort Buddha auf das Sehen des Dhamma und die Verkdrpe-
rung dieser Weisheit, wie in dem Ausspruch:

,,Lass es gut sein, Vakkali; welchen Nutzen hat der An-
blick dieses Kdérpers? Wer da Dhamma sieht, der sieht
mich; wer mich sieht, der sieht Dhamma!* %3

Diese Worte konnen nicht auf sinnvolle Weise verstanden
werden, wenn man die Dhamma-Sprache nicht kennt. Das
gleiche gilt fur viele der Begrifflichkeiten des paticcasa-
muppada.

Das Verstandnis von paticcasamuppada ermoglicht uns
die Dhamma-Sprache zu verstehen und zu sprechen. Durch

63 SN 22:87 Vakkali Sutta.

116 Unter dem Bodhibaum



das Verstehen der Bedingten Zusammenentstehung konnen
wir von der Wahrheit sprechen, die wirklich wahr ist. Wenn
wir die Umgangssprache benutzen, sprechen wir Wahrheiten
aus, die nicht wirklich wahr sind, aber die wir so ausdriicken
missen - je nach dem Wissensstand der unbelehrten, ge-
wohnlichen Menschen, die die Wahrheit nicht kennen. Durch
die grundliche Erforschung des Lebens in unserem Studium
des paticcasamuppada wird es moglich, tiefere Wahrheiten
zu sehen und diese dann in der Dhamma-Sprache auszudri-
cken.

Zwei Arten der Seelenwanderung

Nehmen wir zum Beispiel den Begriff der Seelenwanderung.
In den Upanishaden®* bedeutet Seelenwanderung, dass es ein
Selbst oder eine Seele gibt, die physische Geburten durchlebt,
die sich in der Gebarmutter der Mutter verkdrpert, wéchst
und stirbt, nur um in einer anderen Gebarmutter zu reinkar-
nieren, wieder zu wachsen, wieder zu sterben, immer und
immer wieder. Hier bezieht sich die Seelenwanderung also in
erster Linie auf die physischen Geburten und Tode, die das
Wesen oder die Entitat durchlauft.

Auch in der Dhamma-Sprache gibt es Wiedergeburt und
Seelenwanderung, die Wiedergeburt und die Transmigration
des illusorischen atta. Durch Festhalten im Strom des patic-
casamuppada kommt es zu Werden und Geburt des illusori-
schen Selbst, das von Natur aus triigerisch ist. Auch wenn es
stirbt, wird es, solange Unwissenheit vorhanden ist, weiterhin
das Festhalten an Dingen als einem Selbst geben. Mit jeder
Drehung der Bedingten Zusammenentstehung gibt es eine

64 Post-Vedische Hinduschriften, von denen die friihesten vielleicht
im 7. Jhd. v. Chr. - also vor dem Buddha - und andere viel spéater
entstanden. (s. Glossar)

Dimensionen und Verl&ufe des Pariccasamuppada 117



weitere Geburt. Wann immer paticcasamuppada ablauft, gibt
es eine weitere Geburt. Geburt findet immer und immer wie-
der statt, solange es noch Unwissenheit gibt, jedoch nicht die
eines atta, eines unabhéngigen Selbst oder einer Seele. Die
Unwissenheit einer verblendeten Geburt bleibt am Ende Ub-
rig, um gleich die Néchste zu beeinflussen. Verbunden durch
avijja gibt es die ,,Seelenwanderung dieses atta, das nicht
wirklich als eigenstandiges Selbst existiert, sondern nur ein
Geflhl oder eine Vorstellung im Geist ist. Dieses Recycling
eines durch Unwissenheit zusammengebrauten Selbst ist die
wahre Bedeutung des Begriffs ,,Seelenwanderung® im Kon-
text der Bedingten Zusammenentstehung.

Seid vorsichtig. Worte, vor allem religiose Begrifflichkei-
ten, haben diese beiden Bedeutungsebenen. Wenn wir nicht
verstehen, dass es zwei mogliche Bedeutungen gibt, bringen
wir alles durcheinander und wir werden nicht verstehen, was
der Buddha lehrt. Paticcasamuppada hilft uns sehr dabei, die
Dhamma-Sprache zu verstehen und entsprechend anzuwen-
den. Dieses Verstandnis ermdglicht uns, zwischen der relati-
ven Wahrheit und der hdchsten Wahrheit zu unterscheiden,
zwischen der Umgangssprache und der Dhamma-Sprache.
Wenn wir diese Unterscheidung der beiden Arten von Spra-
che verstehen, kdnnen wir die Dinge klar auseinanderhalten.
Die Leute mogen Uber Wiedergeburt und Seelenwanderung
im gewohnlichen, wortlichen Sinn sprechen. Wir aber spre-
chen dartber im Hinblick auf die Bedingte Zusammenentste-
hung, was der Wahrheit besser entspricht. Wir miissen uns
nicht in den Wahrheiten eines begrenzteren Verstandnisses
verfangen.

Zwei Arten der Wiedergeburt

Nun betrachten wir noch einmal ein Wort von grof3er Bedeu-
tung im traditionellen Buddhismus; das Wort ,Wiederge-

118 Unter dem Bodhibaum



burt®, weil es immer viele Fragen auslodst, einige Emotionen
und nicht wenig Verwirrung. Auf die Frage: ,,Gibt es Wie-
dergeburt oder nicht?* missen wir antworten, ja, die gibt es.

Sicherlich gibt es Wiedergeburt, aber bezieht sich das
Wort auf die Umgangssprache und die relative Wahrheit oder
auf die Dhamma-Sprache und die ultimative Wahrheit? Wie-
dergeburt in der Umgangssprache ist eine korperliche Wie-
dergeburt wie sie schon vor dem Buddha in den Upanishaden
gelehrt wurde. Offensichtlich gibt es die kdrperliche Geburt,
wir koénnen sie Uberall um uns herum sehen. Nun sagen die
Leute aber auch, dass es Wiedergeburt gibt und sie durfen
gerne daran glauben.

Im Buddhismus jedoch, in der Dhamma-Sprache, ist das
Wiederauftauchen des Konzepts eines Selbst mit ,,Wiederge-
burt gemeint. Mit jedem Festhalten an einem Selbst findet
eine neue Geburt oder ,,Wiedergeburt® statt. Mit anderen
Worten, mit jeder Drehung des paticcasamuppada gibt es
eine neue Geburt, so wie es auch neue Momente des Kon-
takts, des Geflhls, des Verlangens und so weiter gibt. Jedes
Auftreten der Bedingten Zusammenentstehung ist eine neue
Geburt des illusorischen atta, das nie genau das Gleiche wie
das Vorhergegangene ist. Dennoch fiihlt es sich wie eine
Wiedergeburt von etwas sehr Vertrautem an.

Tatsachlich ist dies eine Art von Wiedergeburt von etwas,
das nicht real ist, sich aber sehr real anfiihlt und somit zahl-
reiche Probleme verursacht. Wenn wir die Wahrheit erken-
nen, dass diese Art von Wiedergeburt illusorisch ist, dann
erlischt dukkha und es gibt keine Probleme. Kurz gesagt,
wenn es im Buddhismus Wiedergeburt gibt, dann ist es die
Geburt im paticcasamuppada, eine Art spiritueller Geburt,
die im Geist stattfindet.

Es ist ermiidend, dass so viele Buicher tiber den Buddhis-
mus Kapitel Uber ,,kamma und Wiedergeburt* enthalten, wo-
rin Wiedergeburt in den alten physischen Begriffen erklart
wird. Obwohl diese Autoren also uber Buddhismus schrei-
ben, erklaren sie die Wiedergeburt in nicht-buddhistischen

Dimensionen und Verléaufe des Pasiccasamuppada 119



Begriffen. Sie bringen unweigerlich die eine oder andere
Version eines Selbst oder einer Wesenheit ins Spiel, die wie-
dergeboren wird, was im Widerspruch zum grundlegenden
buddhistischen Prinzip des Nicht-Selbst steht. Ich habe viele
dieser Biicher und Kapitel gesehen und es ist erschreckend,
wie oft die Autoren es falsch darstellen. Wenn sie schon Gber
,»Wiedergeburt im Buddhismus* schreiben, sollten sie das
stdndig neue Auftreten des illusorischen atta im paticcasa-
muppada erkléren.

Wenn ihr euch also Uber die Wiedergeburt Gedanken
macht, achtet genau darauf, ob es sich um die Wiedergeburt
der physischen Art oder um die Wiedergeburt der spirituellen
Art handelt, Gber die ihr nachdenkt. Der Buddhismus lehrt die
spirituelle Art, die innerhalb des Stroms der Bedingten
Zusammenentstehung auftritt. Andere lehren die physische
Geburt auf ihre eigene Weise, und das ist von ethischem
Wert. Wir sollten diese Art der Wiedergeburt aus Grunden
der Ethik bewahren, um die Menschen zu ermutigen, Gutes
zu tun. Die spirituelle Art der Wiedergeburt muss jedoch aus
Grunden des paramathadhamma, der letztendlichen Wahr-
heit, bewahrt werden. In der Sprache der héchsten Wahrheit
ist es das Konzept des ,,Ich“, das im Geist wiedergeboren
wird, und dieser Ich-Gedanke ist so vertraut, dass er sich wie
eine Wiedergeburt anfuhlt, auch wenn eigentlich nichts wie-
dergeboren wird.

120 Unter dem Bodhibaum



Reflektion und Erfahrung gemall dem Dhamma

So reflektiert man Uber die Frage, ob es Wiedergeburt gibt
oder nicht. Wenn wir den Unterschied zwischen diesen bei-
den Arten des Verstandnisses des Wortes ,,Wiedergeburt®
nicht erkennen konnen, ist es unmaglich, die Lehre des Bud-
dha zu verstehen, und dieser Mangel an Verstandnis macht es
unmoglich, vom Leiden frei zu werden.

Wenn ihr euch fragt, ,,Werde ich wiedergeboren oder
nicht? oder: ,,Wird es Wiedergeburt fir mich geben?*, han-
gen die Frage, die Antwort und die Wahrheit von der Art der
Wiedergeburt, an die ihr denkt, ab. Handelt es sich um die
korperliche Wiedergeburt der Umgangssprache oder um die
geistige Wiedergeburt der Dhamma-Sprache? Denkt ihr in
konventionellen Begriffen oder in ultimativen Begriffen?
Wenn wir Wiedergeburt im Sinne der Dhamma-Sprache be-
trachten, misst ihr niemand anderes fragen. Schaut einfach
genau nach innen, dann werdet ihr die Wiedergeburt des illu-
sorischen Selbst im Ablauf des paticcasamuppada wieder
und wieder stattfinden sehen. Das konnt ihr direkt und per-
sonlich sehen, bei jedem Auftreten der Bedingten Zusamme-
nentstehung. Dann konnt ihr euch selbst die Antwort geben:
,,Ja, ich habe diese Art von Wiedergeburt®.

Soweit es die korperliche Wiedergeburt der Umgangsspra-
che betrifft, gibt es keine Mdglichkeit, sie selbst zu erkennen,
zu sehen oder zu erleben. Wie konntet ihr auch hier und jetzt
sehen, ob ihr korperlich wiedergeboren werdet oder nicht?
Die Wiedergeburt der Dhamma-Sprache jedoch kann deutlich
gesehen und direkt erlebt werden. Jedes Mal, wenn Unwis-
senheit, Gier und Festhalten das illusorische Selbst gebéren,
kodnnen wir es in uns selbst erkennen. Bei der Wiedergeburt
der Umgangssprache kann man nur glauben, was andere sa-
gen. In diesem Fall ist es nicht eure eigene Wahrheit. Ihr ver-
lasst euch auf die Autoritat von jemand anderem. Bitte be-

Dimensionen und Verlaufe des Pasiccasamuppada 121



antwortet diese Frage durch einen Blick in euren eigenen
Geist.

Warum sich Sorgen machen?

Eigentlich gibt es keine wirkliche Notwendigkeit sich darum
zu sorgen, ob es physische Wiedergeburt gibt oder nicht. Das
ist schlieBlich nicht das Problem; dukkha entsteht nicht we-
gen der korperlichen Geburt. Dukkha tritt aufgrund der in der
Dhamma-Sprache des paticcasamuppada beschriebenen
Wiedergeburt auf. Leiden findet statt wegen dieser Art von
Wiedergeburt, und diese gilt es zu vermeiden.

Hinsichtlich des anderen Verstandnisses von Wiederge-
burt kénnt ihr ganz entspannt bleiben, denn diese Art der
Wiedergeburt konnt ihr nicht sehen, sie ist fir euch selbst
nicht subjektiv erlebbar, sie verursacht kein Leiden, und
wenn, seid ihr nicht da, um darunter zu leiden. Lasst den Ge-
danken daran einfach bleiben. Die Vorstellung hat einen ge-
wissen Wert in Bezug auf die Moral und deshalb ist es gut,
sie beizubehalten, aber sie ist nicht wirklich wahr - sie ist nur
relativ wahr, nicht absolut wahr. Lasst Kinder und Menschen
mit wenig Wissen daran glauben. Wenn sie daran glauben,
dann motiviert es sie vielleicht, Gutes zu tun und ein morali-
sches Leben zu fuhren.

Die Art von Wiedergeburt, die personlich, subjektiv ist,
die wir fir uns selbst sehen kdnnen, wird als sandizthiko be-
zeichnet - als personlich erfahrbar durch diejenigen, die prak-
tizieren. Die wahre Wiedergeburt, die sanditthiko ist, die wir
klar und wirklichkeitsgemaR selbst sehen kdnnen, ohne je-
mand anderem glauben zu missen, entspricht der ersten Qua-
litat des Dhamma. Sie erleben wir jedes Mal, wenn paticca-
samuppdda in unserem Herzen ablauft.

Manche Menschen sind besonders ,,begabt“ und erleben
jede Sekunde eine Wiedergeburt. Wenn die Augen eine visu-

122  Unter dem Bodhibaum



elle Form sehen, gibt es eine Wiedergeburt. Wenn die Ohren
ein Gerausch horen, gibt es eine Wiedergeburt. Wenn die
Nase einen Geruch riecht, gibt es eine Wiedergeburt. Wenn
die Zunge einen Geschmack schmeckt, gibt es eine Wieder-
geburt. Erinnerungen und Gedanken des Geistes - noch mehr
Wiedergeburten. Wiedergeburt kann ziemlich oft auftreten,
wenn man wirklich kreativ ist.

Wenn wir jedoch paticcasamuppdada wirklich durchdrin-
gen, kdnnen wir diesen Strom regulieren, und die Wiederge-
burt wird aufhéren. Wenn Wiedergeburt aufhort, dann ist das
Nibbana. Ein grundliches und tiefgreifendes Verstandnis der
Bedingten Zusammenentstehung 16st das Dilemma der Wie-
dergeburt auf und so endet das Leiden in uns und durch uns
selbst.

Dimensionen und Verlaufe des Pasiccasamuppada 123






Paticcasamuppada fiir Kinder

Sakka, der Gotterkonig, sprach zum Erhabenen also:

,Was ist, Herr, der Grund, was die Ursache, die einige
Wesen in dieser Welt daran hindert, hier vollstandig kihl
zu werden? Und was wiederum ist der Grund, was die Ur-
sache, die es einigen Wesen in dieser Welt erméglicht hier
vollstandig kiihl zu werden?<¢®

,»ES gibt, Gotterkonig, durch das Auge wahrnehmbare
Formen, durch das Ohr wahrnehmbare Téne, durch die
Nase wahrnehmbare Dufte, durch die Zunge wahrnehmba-
re Safte, durch den Kdérper wahrnehmbare Gegenstande,
durch das Denken wahrnehmbare Dinge, die ersehnt, ge-
liebt, entziickend, angenehm, dem Begehren entsprechend,
reizend sind. Wenn ein Kultivierender sich daran erfreut,
sie begriit, sich darauf stiitzt, dann ist sein Bewusstsein®®
dadurch daran gebunden. Mit Ergreifen, Gotterkonig, wird
der Kultivierende nicht vollstandig kihl. Dies ist nun, Got-
terkonig, der Grund, dies ist die Ursache, das da einige

% Ditthadhamma, direkt und unmittelbar erkennbar, ohne auf
Kinftiges zu warten. ,,\ollstandig kihl sein“ ist die \erbform von
parinibbana. Ajahn Buddhadasa libersetzte Nibbana meist mit
,Kuhle“ oder ,,Kihlheit* (coolness) und legte Wert darauf, dass
Nibbana in diesem Leben erreicht werden kann.

% Bewusstsein (vififigra), bezieht sich hier auf das Bewusstsein

hung hinsichtlich eines Sinneneindrucks erfahrt. Es bezieht sich
nicht auf z.B. Augbewusstsein (cakkhuvififigna), das eine Form im
gewohnlichen Funktionieren des Gesichtssinns sieht.

Pagiccasamuppada fir Kinder 125



Wesen in dieser Welt daran hindert, hier vollstandig kiihl
zu werden.

Es gibt, Gotterkonig, durch das Auge, das Ohr, die Na-
se, die Zunge, den Korper, den Geist wahrnehmbare For-
men, Tone, Difte, Safte, Gegenstande, Dinge, die ersehnt,
geliebt, entziickend, angenehm, dem Begehren entspre-
chend, reizend sind. Wenn sich der Kultivierende daruber
nicht freut, sie nicht begruft, sich nicht darauf stltzt, dann
ist sein Bewusstsein dadurch nicht gebunden: Er ergreift
sie nicht. Nicht ergreifend, Gotterkonig, wird der Kultivie-
rende vollstandig kuhl. Das ist, Gotterkdnig, der Grund,
das ist die Ursache, die es einigen Wesen in dieser Welt
ermdglicht hier vollstandig kihl zu werden*.%”

So wie es zwei Ebenen von idappaccayata oder paticcasa-
muppada gibt, die gewdhnliche physische Ebene und die tie-
fere, subtilere geistige Ebene, so gibt es auch zwei entspre-
chende Ebenen der Achtsamkeit.

Um die erste Ebene zu verdeutlichen, kdnnen wir unseren
Kindern den Zusammenhang zwischen der Sonne im Himmel
und dem Wasser auf der Erde erklaren. Die Sonne gibt Licht
ab, welches das Wasser erwarmt und verdampft. Das ver-
dampfte Wasser steigt in den Himmel und sammelt sich zu
Wolken. Schlielich fallt der Regen aus den Wolken. Wenn
du vom Regen Uberrascht und durchnésst wirst, kann es sein,
dass du dich erkéltest. Wenn du aufgrund dieser Erkaltung
Fieber bekommst, musst du zum Arzt gehen, damit dieser das
Fieber heilt.

Oder als ein weiteres Beispiel, der Regen macht den Bo-
den nass, so dass er schliipfrig wird. Weil der Boden schliipf-
rig ist, rutscht du aus und féllst hin. Du schlégst dir den Kopf

67 SN 35:118 Sakkaparfiha Sutta.

126 Unter dem Bodhibaum



auf, hast eine Wunde und es tut weh. Du gehst zum Arzt, um
sie behandeln zu lassen.

Diese verschiedenen Dinge hdngen voneinander ab und
eines ist die Frucht, das Ergebnis, des anderen. Diesen Zu-
sammenhang nennen wir den ,,Strom von idappaccayata-
paticcasamuppada®.

Wenn man genligend Achtsamkeit besitzt, kann man ver-
meiden vom Regen (berrascht zu werden und sich zu erkal-
ten. Oder, wenn man bei nassem Boden hinausgehen muss,
dann kann man mit ausreichender Achtsamkeit vermeiden
auszurutschen und zu fallen. Dies sind materielle Beispiele
fur Achtsamkeit im Hinblick auf idappaccayata oder paticca-
samuppada.

Als néchstes konnen wir unsere Kinder auf der hoheren
Ebene bezogen auf Herz und Verstand belehren. Wir kénnen
ihnen erkléren, dass sie Augen, Ohren, Nase, Zunge, Kdrper
und einen Geist, der fihlen und denken kann, besitzen. Und
wir lehren sie, diese Dinge gut genug zu verstehen; diese Tat-
sachen sind nicht so schwer verstandlich, dass sie die Er-
kenntnisfahigkeit von Kindern tbersteigen wirden.

Es beginnt mit Sehen und Horen

Wir weisen sie darauf hin, dass es in dieser Welt visuelle
Formen, Tone, Gerliche, Geschmécker, Beriihrungen und
Gedanken gibt, die ihre Augen, Ohren, Nase, Zunge, Korper
und ihren Geist stimulieren. Wenn also eine Form die Augen
stimuliert, wird diese Form gesehen, und dieses Sehen heif3t
Augbewusstsein. Leitet sie an, zu beobachten, wie Augbe-
wusstsein gerade dann auftritt, wenn es zur Beruhrung zwi-
schen den Augen und einer Form kommt. Erst gab es das
nicht und nun gibt es Sehen. Wenn die Lichtwellen die opti-
schen Nerven stimulieren, fuhlen das diese Nerven und wis-

Pagiccasamuppada fir Kinder 127



sen es. Es sind die Sehbahnen des Nervensystems, welche die
Form sehen, nicht ,,Ich sehe die Form.

Selbst Kinder kdnnen einen deutlichen Unterschied im Er-
gebnis erkennen, wenn es nur die visuellen Bahnen des Ner-
vensystems sind, die sehen, im Vergleich zu ,,Ich sehe die
Form®. Nur das zweite ist geféhrlich und schadlich. Wenn es
nur die Erfahrung des Nervensystems in Interaktion mit
Lichtwellen ist, wird dem nicht viel Bedeutung oder Wert
beigelegt und somit gibt es nicht viel, woran man festhalten
konnte. Hat man das Gefiihl ,,Ich sehe die Form*, ist die zu-
geordnete Bedeutung viel starker und Ubler, weil die sichtba-
re Form flr positiv oder negativ gehalten wird und sich alles
pl6tzlich und torichterweise um das Ego-Ich dreht.

Wenn ein Gerdusch die Ohren stimuliert, helft den Kin-
dern den groRen Unterschied zu verstehen, zwischen
,,Schallwellen sind auf die Ohren getroffen© und ,,Ich hérte
ein Gerdusch®. Lehrt sie lediglich bei der Erfahrung zu blei-
ben, dass ein Gerausch gehort wurde und zu Uberlegen, wie
man, falls nétig, damit umgehen sollte oder es einfach sein zu
lassen, wenn diese Notwendigkeit nicht besteht. Das verriick-
te Ego-Ich muss sich nicht aufregen, wiitend werden, hassen,
lieben, oder Angst haben.

Wenn ein Geruch die Nerven der Nase stimuliert, nimmt
das Nervensystem diesen Geruch wahr. Es besteht keine
Notwendigkeit, dass ,,Ich einen Geruch rieche*. Wenn ein
Geschmack die Geschmacksknospen der Zunge beim Essen
stimuliert, ist es einfach das Nervensystem in der Zunge, das
diesen Geschmack wahrnimmt, statt ,,Ich schmecke diesen
Geschmack®. Wenn beispielsweise die Zunge den Ge-
schmack nicht als schmackhaft empfindet, kann man einfach
zu einem Gewaurz greifen und ihn verbessern. Wenn jedoch
,Ich® das Essen nicht als kostlich empfindet, wird der Koch
getadelt und geschimpft. Seht ihr den grofen Unterschied?
Wenn etwas die Haut oder den Koérper berlhrt, bemerkt das
Nervensystem die Beruhrung und verarbeitet sie entspre-
chend. Wenn es sich wie ,,Ich wurde beriihrt* anfuhlt, resul-

128 Unter dem Bodhibaum



tiert das in positiven oder negativen Gefuhlen, was zu
Schwierigkeiten und Problemen flhrt. Es ist ein grofRer Un-
terschied zwischen bloRem Erleben und dem Reagieren mit
Ego-Ich.

Wenn das geistige System denkt, lasst es einfach nur das
geistige System sein, das denkt und macht nicht mehr daraus.
Lasst es nicht zu ,,Ich denke* werden.

Bitte helft unseren Kindern diese sechs Dinge in dieser
Weise zu verstehen. Zeigt ihnen den wichtigen Unterschied
zwischen der Art und Weise des Erlebens, wodurch es zur
Geburt der egoistischen Selbstvorstellung kommt und der,
wodurch niemand geboren werden muss. Dann kann, was
immer auch getan werden muss, getan werden, ohne dass es
zu Geburt (jati) fahrt.

Wie Erleben in uns gelangt

In einem weiteren Schritt konnen wir die Aufmerksamkeit
unserer Kinder darauf lenken, dass die Augen innen und die
visuellen Formen auf3en sind. Sobald die beiden interagieren,
tritt eine dritte Sache, ndmlich Augbewusstsein in Erschei-
nung. Wenn diese drei Dinge zusammenarbeiten, wenn also
eine Form mittels Augbewusstsein gesehen wird, sprechen
wir von Kontakt. Kommt es zu Kontakt, wird als néchste
Reaktion Geflhl entstehen. Seit der Zeit im Mutterleib fehlt
uns die notwendige Intelligenz und die Weisheit, um diese
Erfahrungen zu verstehen. Im Grunde waren wir die meiste
Zeit unseres Lebens unwissend. Wenn Gefuhl unsere Unwis-
senheit stimuliert, empfinden wir manche Dinge als positiv
und verlieben uns in sie, und manche Dinge empfinden wir
als negativ und wir beginnen sie zu hassen. Aus Gefuhl kén-
nen diese beiden Arten von Bedeutung entstehen.

Wenn es zu so einem torichten Gefiihl kommt, folgt Wol-
len - genauer gesagt - torichtes Wollen oder Verlangen. Das

Pagiccasamuppada fir Kinder 129



Verlangen wird dem Gefuihl entsprechend zusammengebraut:
Die Reaktion auf positive Gefiihle duBert sich in dem
Wunsch zu bekommen oder zu haben, sich daran zu erfreuen
oder in Vernarrtheit darin; und die Reaktion auf negatives
Gefiihl &uRert sich in Arger, Wut, Groll und Hass. Wir nen-
nen das torichtes Wollen, weil es sich dabei einfach um Re-
aktionen entsprechend dem Gefuihlseinfluss handelt. Es han-
delt sich nicht um weises Wollen, basierend auf echtem Ver-
standnis. Normalerweise ist das, was in uns aufsteigt, unwis-
sendes Begehren, torichtes Wollen, Verlangen.

Wenn wir achtsam sind, wirklich intelligent und weise,
werden wir intelligente Wiinsche haben. Wir kénnen sie wei-
se Absichten nennen, das ist etwas ganz anderes als torichtes
Wollen oder Verlangen.®®

Wenn die Empfindung des Verlangens stark und intensiv
ist, kommt es zu einer weiteren Reaktion. Die Vorstellung
von ,.Ich verlange* wird zusammengebraut. ,,Ich, der Begeh-
rende* wird aus dem Verlangen geschaffen. Dies erfordert
eine subtilere Untersuchung. Wenn der Wunsch starker und
intensiver wird, tritt die Empfindung, ,,Ich bin derjenige, der
etwas will“, in Erscheinung. Die Vorstellung eines Selbst
steigt hier besonders klar auf. Lehrt die Kinder, das Ego-Ich,
das etwas will, zu bemerken. Dieses Konzept eines Selbst
wird upadana (Festhalten, Anhaften) genannt. Wenn die
Empfindung des Festhaltens im Geist auftaucht, ist das der
Ausgangspunkt von bhava - Werden und Existenz schlagen
im Geist Wurzeln.

Wenn der Werdeprozess aufrechterhalten wird und voll-
stdndig ablauft, kommt es zu Geburt, dem Erscheinen eines
voll ausgebildeten Ego-Ich. Bitte beobachtet das ganz genau.
Die Geburt des Ego-lch nennt man unwissende Geburt. Wenn
man auf diese Weise geboren wird, ist man unwissend, to-

8 Rechte Absicht (sammasankappa) oder weises Wollen ist der
zweite Faktor des edlen achtfachen Pfades

130 Unter dem Bodhibaum



richt. Es ist, als ob ein trigerischer Geist (pii-laug) geboren
wirde. Das wird dann flr Ich, mein Ego, mein Selbst gehal-
ten. Man eignet sich alles als ,,mein eigen* an. Die Geburt
aus dem Mutterleib wird mein, Altern wird mein, Krankheit
wird mein und der Tod wird mein. Glick und Leid sind mein.
All dieses Ich und mein bedeutet, dass wieder ein Tor durch
die Macht der Unwissenheit geboren wurde.

Es gibt viele Gelegenheiten fir diese Art der Geburt:
Manchmal durch die Augen geboren, manchmal durch die
Ohren, manchmal auch durch die Nase oder Zunge geboren,
manchmal durch die Haut und den Korper geboren und
manchmal durch den Geist geboren.

Aus dem SchoRR von Unwissenheit, Gier und egozentri-
schen Herzenstriibungen werden wir hunderte Male am Tag
geboren. Bevor wir korperlich sterben, werden wir hundert-
tausende Male geistig geboren und sterben ebenso oft.

Wenn die Eltern nicht zu verwirrt sind, konnen sie ihre
Kinder dazu anleiten paticcasamuppada, wie oben beschrie-
ben, zu verstehen. Die Kinder mdgen im Stande sein, ein ma-
terielles Beispiel von idappaccayata zu verstehen, und
schlielich auch dazu fahig werden, das innere, geistige Zu-
sammenbrauen der Bedingten Zusammenentstehung zu ver-
stehen.

Achtsamkeit ist die Antwort

Das eben Besprochene wird es Kindern ermdglichen, zu ver-
stehen, dass sati (Achtsamkeit, Geistesgegenwart) im materi-
ellen Bereich einen ablaufenden Bedingungszusammenhang
anhalten kann.®® Sie miissen sich nicht zwingend erkalten

6 Nun, da Achtsamkeit im Mainstream angekommen ist, verandert
sich die Bedeutung haufig in einer Weise, die nicht mit jener der

Pagiccasamuppada fir Kinder 131



oder hinfallen und sich den Kopf aufschlagen. Im weiteren
Verlauf werden sie in der Lage sein zu verstehen, dass Acht-
samkeit den Fluss der Bedingten Zusammenentstehung auch
im Moment des Kontakts anhalten kann. Wenn wir achtsam
sind und in diesem Moment genugend Weisheit besitzen,
wird der Strom der Bedingten Zusammenentstehung angehal-
ten oder seinen Kurs in eine Richtung &ndern, in der kein
Leiden erzeugt wird. Das bedeutet, dass Achtsamkeit den
Fluss des paticcasamuppada sowohl in seinen materiellen als
auch seinen geistigen Aspekten zu stoppen vermag. Sati ist
daher von entscheidender Bedeutung und unerl&sslich.

Wenn echte Intelligenz vorhanden ist, das heift geistesge-
genwartige Weisheit, wird Achtsamkeit von Anfang an da
sein. Wenn zum Beispiel die Augen eine Form sehen, ist die
klare Erkenntnis vorhanden, dass die Augen eine Form sehen,
und man wird nicht dazu verleitet zu denken, ,,Ego-Ich sieht
etwas.” Wenn die Ohren einen Ton horen, gibt es nur die
Klangwahrnehmung durch die Ohren, keine durch ,,mich, der
hort. Wenn die Nase Gertiche riecht und die Zunge Aromen
schmeckt, ist Achtsamkeit anstatt des Ego-Ichs von Anfang
an da.

Es ist viel besser im Moment des Kontakts achtsam zu
sein, als zu versuchen, spater aufzuholen. Wenn Achtsamkeit
rechtzeitig da ist, versteht man, was Kontakt ist und wie er
funktioniert, wenn Augen, Form und Augbewusstsein (oder
jede andere Kombination der inneren Sinnesmedien, der &u-
Reren Sinnesmedien und des Sinnesbewusstseins) zusammen-
treffen. So kommt es zu intelligentem Kontakt. Mit intelli-
gentem Kontakt gibt es intelligentes Gefiihl; ein Gefihl, das
nicht toricht ist, das nicht von Positivitat und Negativitat ge-
tauscht wird. Folglich steigen Begierde und Anhaftung nicht
auf. Wenn sati bei phassa sofort vorhanden ist, reguliert sie

urspriinglichen buddhistischen Quellen tbereinstimmt. S. Worter-
klarungen.

132  Unter dem Bodhibaum



den Strom von paticcasamuppada auf die korrekte Art. An-
ders ausgedriickt, weil keine Nachlassigkeit vorhanden ist,
endet paticcasamuppada genau dort. Auf diese Weise blo-
ckiert oder stoppt Achtsamkeit den Strom der Bedingten
Zusammenentstehung, den Strom von dukkha.

Das Problem hierbei besteht darin, dass die gewdéhnliche
Achtsamkeit, mit der wir geboren wurden, fur diese Aufgabe
nicht ausreicht. Sie ist nicht stark genug, um den Strom von
paticcasamuppada zu stoppen, insbesondere im Augenblick
des Kontakts. Folglich missen wir eine héhere Ebene der
Achtsamkeit entwickeln. Wir missen die Achtsamkeit mittels
der Ubungsweise, die als anapanasati (Achtsamkeit mit dem
Ein- und Ausatmen) bekannt ist, trainieren, so wie ihr es in
der International Dharma Hermitage gelernt und geibt habt.”

Die Praxis der Achtsamkeit bedeutet, ein hoheres als das
ubliche Niveau der Achtsamkeit auszubilden, wie auch die
damit zusammenhéngenden Faktoren wie Weisheit, klares
Verstandnis und gesammelte Stabilitat des Geistes (samadhi)
zu trainieren. Die Schulung der Achtsamkeit bringt viele Vor-
teile mit sich, vor allem, wenn sie schlie3lich ausreichend ist,
um den Verlauf des Stroms der Bedingten Zusammenentste-
hung aufzuhalten.

Wenn wir von ,,achtsam sein‘ sprechen, meinen wir damit
Achtsamkeit, die ausreichend ist, vollstandig, der nichts We-
sentliches fehlt und die schnell genug ist, um den Job zu erle-
digen. Der Ausdruck ,,Achtsamkeit besitzen* muss sich auf
diese Ebene beziehen und nicht auf eine teilweise oder halb-
gare Achtsamkeit’. Jemand, der voll entwickelte sati besitzt,

0 Suan Mokkh International, auf der anderen Seite des Asian
Highways, gegenuber des Hauptklosters Wat Suan Mokkh, in dem
diese Vortrage gehalten wurden.

I Wie etwa die verwasserten Anwendungen dieses Wortes die sich
in den westlichen Buddhismus und die populdre Psychologie, de-

Pagiccasamuppada fir Kinder 133



wird ,,Arahant* genannt; der Arahant hat den Strom von
paticcasamuppada flr immer angehalten.

Das Wesen der Achtsamkeit ist ,,Hochgeschwindigkeits-
weisheit, die genau dann ankommt, wenn sie bendtigt wird.
Das schnelle und rechtzeitige Erscheinen der Weisheit ist die
Kernbedeutung von sati. Ist sie nicht schnell genug, die Be-
dingte Zusammenentstehung an weiterem Zusammenbrauen
zu hindern, kann man nicht von Achtsamkeit sprechen. Sati
hat die gleiche Wurzel wie sara (der Pfeil). Zu der Zeit, als
sich die Anwendung des Begriffs sati verbreitete, scheint das
schnellste, den Menschen bekannte Ding, der Pfeil gewesen
zu sein und so wurde seine Geschwindigkeit verwendet, um
sati zu erldutern. Heutzutage wiirden wir Achtsamkeit wohl
eher mit einer Kugel oder der Lichtgeschwindigkeit verglei-
chen, was eine ganz andere Bezeichnung ergeben wiirde.
Kurz gesagt, die Schnelligkeit der Aufmerksamkeit, die ble
Umsténde verhindern kann, ist die Bedeutung des Wortes
sati.

Ihr konnt es selbst erfahren, ohne jemand anderem glau-
ben zu missen, dass es vollig nutzlos ist, eine Menge Wissen
zu besitzen, ohne in der Lage zu sein, es rechtzeitig anzu-
wenden. Dieses Wissen ist nichtig. Sati ist die zeitgerechte
Geschwindigkeit, die Wissen erst nitzlich macht. Das hat
enorme Vorteile. Es ermdglicht Wissen, rechtzeitig bei den
eben entstehenden Umstédnden zu sein. Dadurch werden alle
Probleme eliminiert, was der Hauptvorteil der Achtsamkeit
ist. Sie macht Wissen und Verstandnis niitzlich. Ohne sati ist
unser Verstandnis zu langsam, um nditzlich zu sein.

ren Zielsetzung nicht unbedingt das Léschen von dukkha sein mag,
eingeschlichen haben.

134 Unter dem Bodhibaum



Handeln ohne Handelnden

Der friihmorgendliche Spaziergang hierher vom Retreat-
Zentrum auf der anderen Seite des Highways ist eine Gele-
genheit, um das Gehen mit dem héchsten Dhamma zu Uben -
gehen ohne Gehenden. Geht Schritt fir Schritt, ohne dass
jemand, der geht, bendtigt wird. Das ist der hochste Dhamma
im Buddhismus, der jede Aktivitdt oder Bewegung ermog-
licht, ohne dass es dazu ein ,,Ich“ oder Ego brduchte. Der
Kdorper geht einfach unter der Kontrolle des Nervensystems
und des Bewusstseins. Ein Selbst, Ego oder ,,Ich* ist nicht
erforderlich. Das ist eine Lektion, die ihr, wie wir hoffen, hier
lernen werdet. Mit dieser Art der Praxis ist jeder Moment
eine Lektion, und tberall ist unsere Schule.

Ihr kdnnt dies auf alle Tatigkeiten des Lebens tbertragen.
Tut sie einfach ohne einen Tuenden. Nehmen wir zum Bei-
spiel essen. Esst ohne Essenden, dann wird es keine Probleme
geben, die mit der Nahrungsaufnahme in Verbindung stehen.
Tut, was auch immer getan werden muss, tut es mit Acht-
samkeit und bereiter, aktiver Weisheit, so dass das Gefhl
eines handelnden Ego-Ichs nicht aufsteigt. Wir kdnnen uns
darin uben, alles zu tun, ohne ein Ego-Ich, ohne einen Han-
delnden, ohne einen Tuenden.

Im Leben gibt es sechs Grundaktivitaten: Sehen, Horen,
Riechen, Schmecken, Beriihren und Denken. Beim Betrach-
ten oder Sehen einer visuellen Form mit den Augen lasst es
die Augen und das Nervensystem sein, die sehen. Es gibt
keine Notwendigkeit, dass ein Ego-lch sieht. Beim Horen
von Klangen durch das Ohr ist es nicht notwendig, dass ein
Ego-Ich der Horer ist. Wenn mit der Nase Gertiche gerochen
werden, funktioniert das Nervensystem auf nattirliche Weise
ohne Ego-Ich. Beim Schmecken von Aromen durch die Zun-
ge braucht es kein Ego-Ich, das diese Aromen schmeckt oder
erlebt, nur ein natirlich funktionierendes Nervensystem.
Auch fur das Erleben von koérperlichen Beruhrungen oder

Pagiccasamuppada fir Kinder 135



Empfindungen tber die Haut und den Korper ist kein Ego-Ich
erforderlich. Sogar Denken ist mit einem von Ego-Ich freien
Geist moglich. Denkt nicht mit einem Ego-Ich, einem Denker
oder einer Person, die denkt; das verursacht nur Probleme
und Leid. Dies ist die Essenz des Buddhismus: Sehen, Horen,
Riechen, Schmecken, Tasten und Denken ohne ein Ego-Ich
als Seher, Horer, Riecher, Schmecker, Beruhrer oder Denker.

Das ist die Bedeutung der unter dem Begriff anatta zu-
sammengefassten buddhistischen Lehren - Nicht-Selbst,
Selbstlosigkeit. Diese Lehre ist unter den Religionen der Welt
einzigartig. Ihr werdet einen derart direkten Ausdruck von
anatta nirgendwo anders finden. Bitte versucht anatta zu
verstehen: In unserem Leben und unserer Erfahrung kann
kein dauerhaftes, unabhangiges oder permanentes Selbst ge-
funden werden. Wenn das erkannt und verwirklicht ist, gibt
es kein Ego-Ich als Leidensstatte mehr. Dann werdet ihr die
Gesamtheit des Buddhismus verstehen, erkennen und ver-
wirklichen.

136 Unter dem Bodhibaum



Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst

Bhikkhus, was ist des Leidens Ursprung?

Abhéangig von Auge und Form entsteht Augbewusst-
sein. Das Zusammentreffen der drei ist Augkontakt. Mit
Kontakt als Bedingung gibt es Gefiihl; mit Gefuhl als Be-
dingung gibt es Begehren. Dies ist des Leidens Ursprung.

Freunde, was ist des Leidens Untergang?

Abhédngig von Auge und Form entsteht Augbewusst-
sein. Das Zusammentreffen der drei ist Augkontakt. Mit
Kontakt als Bedingung gibt es Gefiihl; mit Gefuhl als Be-
dingung gibt es Begehren. Durch das Verblassen und rest-
lose Erloschen des Begehrens erlischt Festhalten. Durch
das Erloschen des Festhaltens erlischt Werden. Durch das
Erloschen von Werden erlischt Geburt. Durch das Erlo-
schen von Geburt erldschen Alter und Tod, Schmerz,
Kummer, Leid, Betrlbnis und Verzweiflung vollstandig.
Das Erloschen der ganzen Masse des Leidens kommt auf
diese Weise zustande. Dies ist des Leidens Untergang.

(Der identische Wortlaut wird flr die anderen Sinnestore,
die ihnen entsprechenden Sinnesobjekte und die korres-
pondierenden Arten des Bewusstseins verwendet.)’?

2 SN 12:43 Dukkha Sutta (auch SN 35:106 Dukkhasamudaya Sut-

ta). Das darauf folgende Sutta dieses Abschnitts spricht in der
exakt gleichen Weise Uber den Ursprung und den Untergang der
Welt SN 12:44 Loka Sutta (auch SN 35:107 Dukkhasamudaya
Sutta).

Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst

137



In diesem und im nachsten Kapitel werden wir die Entste-
hung des Eindrucks eines getrennten Selbst, des Egoismus
und der daraus folgenden Selbstsucht besprechen. Um be-
stimmte Aspekte zu verdeutlichen, werden wir erst das, was
als bhava, die Existenz des Selbst, bezeichnet wird, untersu-
chen. Spater werden wir dann die Beziehung zwischen bhava
und paticcasamuppdada betrachten.

Bhava ist der Ort des Selbst

Bhava ins Deutsche zu ubersetzen ist etwas schwierig. Es
wird normalerweise mit ,,Existenz Ubersetzt, jedoch ist die
Bedeutung dieses Wortes breiter gefasst als jedes einzelne
dafiir verwendete deutsche Wort. Seine Bedeutung umfasst
,werden®, woraus ,existieren” hervorgeht und einen ,,Zu-
stand des Seins®, der sich aus der Existenz ergibt. Erst gibt es
Werden, dann Existieren und schlie8lich einen Seinszustand
des Lebens. Diese drei Begriffe - Werden, Existieren und
Seinszustand - sind zusammen das, was bhava genannt wird.
Sie sind die Grundlage fir die Verfestigung der Konzepte
,»Selbst und ,,dem Selbst zugehorig®, die mit dem Festhalten
in Erscheinung treten. Es gibt nichts, was unser genaues Stu-
dium mehr verdienen wiirde.

Bhava bezieht sich nicht auf eine korperliche oder materi-
elle Existenz. Vielmehr bezieht es sich auf eine geistige oder
spirituelle Existenz. Werden, Existieren und Zustand des
Seins beziehen sich auf geistige oder spirituelle Erfahrung. Es
mag fir euch leichter verstandlich und einfacher zu beobach-
ten zu sein, wenn wir von bhava als einem spirituellen Ort fir
das, was ,,Selbst* genannt wird, sprechen. Der Geist schafft
unter dem Einfluss von Unwissenheit einen Ort flr das
Selbst, um zu existieren, zu sein und zu haben.

138 Unter dem Bodhibaum



Bhava ist ein trickreiches, triigerisches Konzept. Obwohl
es sich nicht auf etwas wirklich Reales bezieht, ist es ein-
flussreich und fuhrt zu allen méglichen Problemen. Obwohl
es sich nur um eine vom Geist zusammengebraute Illusion
handelt, fuhrt dieser trigerische Gedanke dennoch zu Selbst-
sucht und vielen Problemen. Deshalb ist es wichtig zu verste-
hen, was bhava ist: Werden - Existieren - Seinszustand.

Im Buddhismus und wahrscheinlich schon vorher wurden
drei Arten von bhava unterschieden. Die erste ist das Existie-
ren mit oder innerhalb von kama (Sexualitat, Sinnlichkeit).
Die zweite ist das Existieren mit oder innerhalb von ripa
(Form), also reiner Form, nicht vermischt mit Sexualitat und
Sinnlichkeit. Die dritte ist das Existieren mit oder innerhalb
von ariipa (ohne Form, formlos). Diese drei Arten von bhava
maogen schwer zu verstehen sein, vor allem die letzte, aber ihr
Studium lohnt sich und ist Gberaus wertvoll.

Viele Existenzen hier in diesem Leben

Lasst uns ein einfaches Beispiel wahlen, um das zu veran-
schaulichen: eine Hausfrau.”

Eine Stunde ist sie mit ihrem Partner im Schlafzimmer be-
schaftigt. In dieser Stunde ist sie in Sexualitat, Romantik und
Sinnlichkeit verwickelt.

Die nachste Stunde ist sie mit ihrem Kind beschéaftigt und
hat nichts mit dem Geschehen der letzten Stunde am Hut.
Oder sie ist mit Geld, Schmuck, Reichtum und anderen

® Wenn Ajahn Buddhadasa hier und im Folgenden iiber Hausfrau-
en, Ehemanner und Ehe spricht, reflektiert das das Ideal der thai-
landischen Buddhisten. Zwar betrachtete er das als gutes Modell,
dem man folgen sollte, aber er war auch anderen Beziehungsfor-
men gegenlber offen. Letztlich interessierte ihn eigentlich immer
nur, ob etwas geschickt (dukkha verringernd) oder ungeschickt
(dukkha vermehrend) war.

Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst 139



Besitztlimern beschéftigt. In dieser zweiten Stunde ist sie nur
mit der Form beschéftigt, nur an materiellen Dingen interes-
siert, ohne sexuelle oder sinnliche Beziige.

In der dritten Stunde hat sie nicht das geringste Interesse
an den oben genannten Dingen, sie ist nur an Gute, spirituel-
lem Verdienst und Heilsamem interessiert. Sie ist damit be-
schaftigt, Gutes zu tun, wohltatig zu sein, spirituellen Ver-
dienst zu erlangen und Tugend zu entwickeln, um auf dem
Weg zu Nibbana Fortschritte zu machen.

Es gibt also in ihrem Erleben sexuelle Belange, dann gibt
es formbezogene (materielle) Belange und es gibt auch form-
lose (nicht-materielle) Belange. Dies sind leicht verstandliche
Beispiele fur die drei Arten von bhava: sinnliche Existenz
(kamabhava), formhafte Existenz (rzpabhava) und formlose
Existenz (aripabhava). Versucht diese Beispiele zu verste-
hen und ihr werdet in der Lage sein, bhava richtig und griind-
lich zu verstehen.

Diese Beispiele veranschaulichen, wie alle drei Arten von
bhava in diesem Korper auftreten kénnen, genau hier, inner-
halb von ein paar Stunden, von ein paar Tagen oder von einer
Lebenszeit gar nicht zu reden. In den orthodoxen oder traditi-
onellen Lehren Gber bhava, die man sowohl im traditionellen
Theravada als auch im Mahayana Buddhismus findet, die
aber nicht unbedingt richtig oder im Einklang mit dem ur-
sprunglichen Buddhismus sind, wird diesen Existenzen eine
andere Stelle zugewiesen. Sexuelle Existenzen werden in
Welten voller Sinnlichkeit verortet, formhafte Existenzen in
anderen Welten, vor allem in den Welten der Brahma Gotter
der reinen Form und formlose Existenzen schlieRlich in wie-
der anderen Arten von Welten, jenen der formlosen Brahma
Gotter. Fur diejenigen, die solchen Interpretationen folgen,
bedeutet bhava Bereiche, Welten und Dimensionen aul3erhalb
des sinnlichen Menschenbereichs. Dieser traditionelle Ansatz
wurde vor dem Erwachen des Buddha gelehrt. Als der Bud-
dhismus aufkam, versuchte er seine Lehren auf dieses Leben
in diesem Korper zu beziehen und fand so neue Bedeutungen

140 Unter dem Bodhibaum



in diesen Begriffen, Bedeutungen, die hier in diesem Kdorper
zu Lebzeiten gefunden werden kdnnen. Es besteht also keine
Notwendigkeit zu sterben, um zu einem anderen bhava zu
gelangen. Wie der Buddha Rohitassa, dem Deva-Sohn, sagte:

,,Nicht ist man imstande durch Gehen das Ende der Welt
zu erreichen, da, wo es weder Geburt gibt noch Altern und
Sterben, weder Erstehen, noch Abscheiden.

In eben diesem klafterhohen, mit Wahrnehmung und
Bewusstsein versehenen Korper, da ist die Welt enthalten,
der Welt Entstehung, der Welt Ende und der zu der Welt
Ende fiihrende Pfad. ™

Die traditionelle Lehre macht es erforderlich, dass man stirbt,
um ein anderes bhava zu erleben, und die menschliche Ge-
burt wird als eine Form des kamabhava angesehen. Aber
welche Art von Problem wird dadurch gelést, wenn man ir-
gendwo anders hingeht? Wie kdnnen diese anderen Welten
flr unsere Probleme hier relevant sein? Wir sind jetzt hier,
nicht wahr?

An einem einzigen Tag kodnnen hier alle drei Arten von
Existenz erlebt werden. Wenn man wirklich talentiert ist,
kdnnen sie in einer Stunde oder sogar in Minuten erlebt wer-
den. Bitte erkennt, wie der Geist auf diese verschiedenen Ar-
ten existiert. Wir alle durchlaufen diese drei bhava genau hier
in diesem Kdorper. Wenn euer Verstandnis diesbeziiglich kor-
rekt ist, werdet ihr im Stande sein die Probleme, die mit den
verschiedenen Arten von Existenz verbunden sind, zu ldsen.

Was noch alberner bei den traditionellen bhava-
Uberzeugungen ist, sind Behauptungen wie etwa, dass sinnli-
che Existenzen 100 Jahre andauern, die in den Welten der
Brahma Gotter der reinen Form Zehntausende von Jahren
und die Existenzen der formlosen Brahma Goétter Hunderttau-

AN 1V:45, Rohitassa Sutta,

Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst 141



sende von Jahren. Vielleicht sind diese Erklarungen ja meta-
phorisch gedacht, aber viele Leute scheinen sie ganz wortlich
zu nehmen. Welchen Wert oder Nutzen hat die Information,
dass man nur alle 10000 oder 100.000 Jahre die Existenz
wechselt fur uns? Abgesehen von metaphysischen Debatten
dartiber, ob solche Bereiche wirklich existieren, welche Be-
deutung haben sie fir unser Leben? Da kann nichts gedndert
werden. Wir kdnnen nichts mit ihnen anfangen, sie sind vol-
lig aullerhalb unserer Kontrolle. Warum sollte man sich mit
solchen Glaubensvorstellungen abgeben?

Im richtigen Buddhismus sind Werden und Existieren dy-
namisch und verandern sich viel haufiger als im traditionellen
Schema, manchmal alle paar Minuten. Ihr werdet sehen, dass
sie sich die ganze Zeit verandern, und dass es dafur ein an-
gemessenes Verstandnis braucht.

Probleme mit bhava

Jede Art von bhava bringt ihre eigenen Probleme fir uns mit
sich. Wir leiden unter den verschiedenen Arten des Werdens
und Existierens auf spezifische Weise. Kamabhava schafft
gewisse Probleme, rapabhava birgt eigene Probleme und
arapabhava erzeugt wiederum andere Probleme. Das bedeu-
tet, es ist notwendig bhava richtig zu handhaben.

Nehmen wir jetzt das Beispiel des Ehemanns der Haus-
frau. Er ist fUr eine Weile mit seiner Frau und sexuellen Din-
gen beschéaftigt. Dann befasst er sich eine Zeit lang mit den
Kindern, dem Haus, der Familie, den Finanzen oder derglei-
chen. Und zu anderer Zeit tut er Gutes, ist wohltatig, befasst
sich mit Tugend und Ehre. Jede Art der Existenz kdnnte sich
nach wenigen Minuten fir ihn und sie wie fiir den Rest von
uns verandern. Wenn wir nicht imstande sind, diese Erfah-
rungen zu managen, werden sie voller Probleme sein. Sie

142  Unter dem Bodhibaum



werden zu Schwierigkeiten, Belastungen und leidvoller Qua-
lerei.

Unsere Hausfrau und ihr Ehemann haben eine Reihe von
Problemen mit kama, mit sexuellen Aktivitdten, mit dem
Partner und den damit verbundenen Bemihungen, um zu
bekommen, was sie sich wiinschen. In Bezug auf ihre Kinder,
das Haus, den Besitz, die Finanzen, ihren Schmuck und ihre
Investitionen haben sie eine andere Reihe von Problemen, die
ihre Herzen bedriicken und ihren Verstand belasten. Selbst
wenn sich ihr Interesse auf Tugend, Ehre, Ansehen, Integri-
tat, Spiritualitdt und andere formlose, immaterielle Dinge
richtet, gibt es Probleme.

Jede Art von Existenz hat die damit verbundenen Proble-
me und Mihen. Ob sexuell, formhaft oder formlos, jede Art
von bhava ist beschwerlich und fuhrt zu Leid, denn mit
bhava kommt es zur Geburt (jati) und mit der Geburt kommt
es zu dukkha. Werden und Existieren bringen die Geburt des
Ego-Ich hervor und damit Leiden. Solange es Werden und
Existenz des Selbst gibt, wird das Ego-Ich in Leiden geboren.
Um welche Existenzart es sich auch immer handelt, sie ist der
Ort, an dem das Selbst geboren wird, um die entsprechenden
Probleme zu haben und zu leiden.

Naturlich stellt sich jetzt die Frage, wie kdnnen wir uns
von den Problemen befreien, die ihren Ursprung im sinnli-
chen, formhaften und formlosen bhava haben? Um auf das
Beispiel unserer Hausfrau und ihrem Mann zurlickzukom-
men, wie kdnnen sie ohne Leid im Zusammenhang mit sinn-
lichen, romantischen und sexuellen Dingen leben? Wie kon-
nen sie ohne Leid im Hinblick auf Kinder, Geld, Besitz und
andere materielle Dinge leben? Wie konnen sie ohne Leid
Tugend, Ehre und Reputation betreffend leben? Es ist un-
maoglich, dass sie mit all dem nichts zu tun haben, es sind
alles unumgéngliche Aspekte des Lebens. Wenn diese Ange-
legenheit aber grindlich verstanden wurde, wird unser Paar
sich jenseits der Probleme der drei Arten der Existenz wie-
derfinden. Das Ende von bhava ist das Ende der Probleme

Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst 143



und des Leidens. Also versucht bitte, diese drei Kategorien
von bhava zu verstehen.

Natdrlich gibt es diese Probleme nicht nur fur unsere
Hausfrau und den Ehemann. Wir alle stehen vor den gleichen
Herausforderungen. Deshalb missen Partner wie diese Frau
und dieser Mann die besten Freunde fureinander sein, korrek-
te und gut zusammenpassende Freunde, um sich all diesen
Herausforderungen gemeinsam zu stellen, sodass ihr Leben
frei von den Problemen mit bhava ist. Auch aus diesem
Grund solltet ihr die Details dieser drei Arten von bhava ge-
nau untersuchen und gut verstehen.

Dies ist ein guter Zeitpunkt, um zu erwahnen, dass die Ehe
(samarasa) eine Mdoglichkeit fir zwei Menschen sein sollte,
um die Probleme der drei Arten von bhava gemeinsam zu
I6sen. Es geht bei ihr nicht wie so oft um die Mehrung und
Verscharfung ihrer Probleme im Zusammenhang mit Sex,
Finanzen oder was auch immer. In einer Welt der Narren
schafft die Ehe mehr Probleme und vermehrt die Schwierig-
keiten, bis die Menschen verriickt werden. In einer Welt der
intelligenten Menschen ist die Ehe ist ein Mittel, sich gegen-
seitig zu helfen, Herausforderungen zu bewadltigen, Starken,
Erfahrungen und Intelligenz zu vereinen, um die Probleme
des Lebens zu I@sen, statt sie zu vervielfaltigen.

Beide Partner kdnnen das rechte Verstandnis haben, das es
ihnen ermdglicht, sich von den drei Arten von Problemen zu
befreien, die ihnen hinsichtlich der sinnlichen Existenz, der
formhaften Existenz und der formlosen Existenz Schwierig-
keiten machen. Wenn wir sie untersuchen und wahres Ver-
stdndnis besitzen, werden daraus keine Schwierigkeiten er-
wachsen. Niemand scheint jedoch Uberhaupt Interesse an den
beiden letzten zu haben. Vielleicht erscheinen sie zu weit
entfernt oder zu tiefgrindig. Sogar mit der einfachsten Art
von bhava, der Sexualitat, kénnen nur wenige Menschen
wirklich richtig umgehen. So beil3t das Leben fortwéhrend
seinen Besitzer, das heifit, es ist voll von sich wiederholen-

144 Unter dem Bodhibaum



dem Leiden. Vielleicht ist es an der Zeit, diese drei Arten von
bhava zu verstehen.

Die Lehren aus dem Werden

Wir missen die Erfahrung dieser drei Existenzformen wie
Lektionen durchlaufen, die uns das Leben aufgibt, um uns zu
testen, und wir missen diese Tests bestehen, um das Ende
unserer Ausbildung zu erreichen: Nibbana, das Erldschen von
dukkha und das Ende aller Probleme. Nibbana ist das ultima-
tive Ziel des Lebens, das, was sich jenseits und Uber diesen
drei Existenzen und ihren Problemen befindet. Das gleiche
gilt auch fiur andere Religionen. Christen zum Beispiel mus-
sen die Lektionen aus diesen drei Arten des Werdens lernen,
um in das Reich Gottes zu kommen. Um mit der hdchsten
Wirklichkeit oder Wahrheit zu leben, missen wir diese drei
Lektionen bestehen. Also studiert bitte diese drei Existenzen
als Lektionen, die erlernt und bestanden werden missen, um
das hdchste Potenzial im Leben verwirklichen zu kénnen.

Die erste Art von bhava ist kamabhava, das sexuell-sinnliche
Werden und Existieren, die erste Lektion, die wir bestehen
mussen. Diese Art von bhava kann nicht vermieden werden,
weil die Natur die Dinge so geordnet hat, dass wir Sexualitét
unweigerlich erleben, um uns zu reproduzieren und unser
Aussterben zu vermeiden. Fortpflanzung an sich macht nicht
viel Spal. Reproduktion ist an sich schwierig, unbequem,
schmerzhaft, lastig und anstrengend. Aber die Natur ist clever
und fuhrt kama als Kdder oder ,,Bakschisch* in die Glei-
chung ein, damit wir uns reproduzieren. Wir werden ange-
heuert oder dazu verleitet uns zu reproduzieren, mit Sinnlich-
keit als Belohnung. Ohne Lustgefiihl beim Sex, wer wiirde
sich das Theater antun? Wegen kama akzeptieren wir mit der
Fortpflanzung verbundenen Arger und harte Arbeit. Das also

Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst 145



ist die Grundlage des Arterhalts bei Mensch und Tier, denn
ohne sie wiirde das Leben nicht weitergehen. So sind kama,
die Bedingungen flr kama, die Quellen von kama - Sex und
Sexualitat - integrale Aspekte unseres Lebens.

Moderne Psychologen, allen voran Freud, haben die zent-
rale Bedeutung der Sexualitét betont. Noch bevor ein neuge-
borenes Kind etwas tber Sex weil3, erlebt es schon sexuelle
Geflihle. Zum Beispiel erféhrt ein Kind Freude beim Wasser-
lassen und beim Stuhlgang. Beides erzeugt ein Gefiihl mit
sexueller Bedeutung, ein Wohlempfinden, Zufriedenheit oder
Lustgefuhl. Sobald wir alt genug sind, um uns auf sexuelle
Aktivitaten einzulassen, ist kama intensiver und direkter.
Kama wird von Beginn des Lebens an erfahren und konsu-
miert und wird zu einem schwierigen Problem, das uns das
ganze Leben hindurch beschaftigt. Wir mussen dieses Prob-
lem verstehen, um es regulieren zu konnen, damit wir nicht
davon versklavt werden.

Ein moglicher Ansatz ist es, die eigene Zielsetzung auf ei-
ne hohere Ebene zu heben und den Geschlechtsakt zum Zwe-
cke der Fortpflanzung durchzufiihren und nicht nur um kama
willen. Bitte beachtet, dass es einen Unterschied zwischen
Fortpflanzung und Sex gibt. Kama ist die betdrendste und
hinterlistigste Sache der Welt und doch nur ein kurzer Mo-
ment des Wahnsinns. Dennoch kann es uns so tauschen, dass
wir uns vollstandig darin verlieren.

Dieses Dilemma ist einfach genug zu verstehen, aber sind
wir auch schlau genug, um richtig damit umzugehen? Lassen
wir uns fur die Reproduktion anheuern oder nicht? Wenn
unser Geist ausreichend hochgesinnt ist, so dass wir kama
nicht fronen, von kama nicht ausgetrickst werden, von kama
nicht versklavt werden und den kama-Lohn nicht verzehren,
ist es moglich, sich lediglich fortzupflanzen. Das wiirde tber
kama hinausgehen und uns das Reich der Form &ffnen. Auf
dieser Ebene gibt es keine Vernarrtheit und Sich-Gehen-
Lassen in kama. Hier verweilt unser Geist in rizpabhava und
Reproduktion findet nach Erforderlichkeit statt. Dies verdeut-

146  Unter dem Bodhibaum



licht, wie man die erste Lektion, den ersten Test, ndmlich
kamabhava (sexuell-sinnliche Existenz) erfolgreich bestehen
kann.

Sobald wir verheiratet sind, treten die Aufgaben und Belas-
tungen von Haus, Besitz und Finanzen an uns heran. Unser
Interesse und die Erregung beziglich kama schwacht sich
etwas ab. Die Dringlichkeiten von rapa und razpabhava -
Form und formhafte Existenz - riicken deutlicher in den Vor-
dergrund, wahrend wir &lter werden.

Im weiteren Verlauf des Alterns denken wir 6fter tber den
Tod, und was danach kommt, nach. Damit dringen Erfahrun-
gen von aripa und arizpabhava - nicht-formhafte und nicht-
materielle Existenz - starker in den Geist ein und die mit
kama und ripa verbundenen Empfindungen werden weniger.
Wir haben alle drei Arten von bhava in unserem Leben. Wir
mussen jede von ihnen korrekt gestalten, um von vollstandi-
ger Befreiung sprechen zu kdnnen, von einer Befreiung, die
von allen drei bhava-Arten abgelost ist. Dies ist der Zweck
der Untersuchung des Werdens und der damit verbunden
Themenbereiche.

Das oben Beschriebene bezieht sich auf gewdhnliche
Menschen. Wir kénnen aber auch jene betrachten, die sich
einer hoheren und edleren Lebensweise zugewandt haben: die
Asketen, Einsiedler, Rishis und andere Kontemplative. Einige
von ihnen meditieren mit Hilfe von Formen oder bestimmten
materiellen Objekten als Grundlage fir samadhi (innere
Sammlung und Einheit des Geistes). Samadhi, das von Din-
gen mit einer Form abhéangt, einschliellich der rapajhana
(formhafte Vertiefungen), ist zutiefst befriedigend und erfreu-
lich. Diese Erfahrungen sind die hochsten Ebenen formhafter

Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst 147



Existenz, weil diese Existenz auf den feinsten materiellen
Formen basiert.”

Andere Einsiedler und Kontemplative haben formlose Ob-
jekte zur Grundlage ihrer Meditation gemacht und haben
dadurch noch feinere Ebenen des samadhi erreicht, mit der
entsprechend noch subtileren Zufriedenheit und Freude. Den-
noch handelt es sich auch hierbei noch um Existenz, wenn
auch formlos - arizpabhava - und von der héchsten Art. Wah-
rend diese fortgeschrittenen Meditierenden die hochsten Ebe-
nen von ripa und arizpa erleben, bleiben sie in der Existenz
gefangen und sind nicht vollstandig befreit. Auch diese feins-
ten Arten von bhava sind leidbehaftet, solange man sich da-
ran klammert. Diese Asketen leiden ebenso wie gewohnliche
Menschen, wenn auch in einer subtileren Weise. Selbst die
Brahma Gotter in ihren Brahmawelten leiden durch das Fest-
halten an dieser Existenz. Gleich, in welches bhava man fallt,
selbst in der besten aller Existenzen gibt es belastendes
dukkha.

Bereitwillig fallen

Ein weiteres nitzliches Wort ist avacara (Wandern), was die
Bereitschaft bezeichnet, auf etwas ,,hereinzufallen® oder die
Gewohnheit des Geistes, sich in die eine oder die andere
Richtung zu neigen. Wenn eine Person die Gewohnheit be-
sitzt, bereitwillig in den sinnlichen Bereich zu fallen, wird
dies als ,,Wandern in Sinnlichkeit* (kamavacara) bezeichnet.
Wenn eine Person die Gewohnheit besitzt, bereitwillig in den
formhaften Bereich zu fallen, wird das ,,Wandern in Form*
(rpavacara) genannt. Wenn eine Person sich gewohnheits-
maRkig nicht-materiellen Erfahrungen zuwendet, wird dies

7> Beispielsweise dem geistigen Gegenbild (patibhaga nimitta) bei
bestimmten samadhi-Praktiken. (Viriya)

148 Unter dem Bodhibaum



»Wandern in Formlosigkeit (arapavacara) genannt. Nichts-
destotrotz sind diese drei ,,Wanderungen‘ hier in dieser Welt
verortet, wir mussen dafur nicht in andere Welten gehen.
Dies ist nur eine Mdglichkeit, um die allgemeine Gewohnheit
oder Neigung einer Person zu beschreiben. Tatséchlich fallen
wir abwechselnd und regelméRig in alle drei Bereiche, aber
wir kategorisieren Menschen nach ihren starksten Vorlieben,
ob sie gewohnheitsmaRig in erster Linie zu sexuell-sinnlicher
Existenz, formhafter Existenz oder formloser Existenz nei-
gen.

Alle Arten von Existenz sind schwierig. Jetzt gerade sollte
jeder von uns selbst prufen und wissen, zu welcher Art von
Existenz wir am hdufigsten neigen. Am h&ufigsten wird es
wohl die sinnlich-sexuelle Existenz sein, vor allem, wenn wir
jung sind. Da ist es ziemlich schwierig, vor allem in formhaf-
ten und formlosen Existenzbereichen zu verweilen. Dennoch
ist es unvermeidlich, dass wir formhafte und formlose Exis-
tenz haufiger erleben, wenn wir altern und an Lebenserfah-
rung gewinnen. Bitte studiert und untersucht das in eurer
Meditations- und Dhamma-Praxis, damit ihr diese unter-
schiedlichen Zustande des Daseins regulieren und euch tber
sie erheben koénnt. Dies ist die wichtigste Sache, die man ver-
stehen muss, wenn man ein friedliches Leben haben méchte.

Was braucht es, um diese Existenzen zu regulieren und
sich von ihnen zu befreien? Im Grunde genommen ist nur ein
grindliches Verstandnis von paticcasamuppada und eine gut
entwickelte Praxis von anapanasati erforderlich. Das ist al-
les, was es braucht, um mit sinnlicher, formhafter und form-
loser Existenz fertig zu werden, so dass keine von ihnen zu
einem Problem wird. In einem spéteren Kapitel werden wir
uns mit der Achtsamkeit mit dem Atem als eine Antwort auf
die Bedingte Zusammenentstehung befassen, um die héchste
Freiheit im Leben zu erreichen.

Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst 149






Himmel und Hdllen

Bhikkhus, drei Entstehungsgriinde der Taten (kamma) gibt
es. Welche drei? Gier ist ein Entstehungsgrund der Taten;
Hass ist ein Entstehungsgrund der Taten; Verblendung ist
ein Entstehungsgrund der Taten.

Eine Tat, die aus Gier getan wurde, aus Gier entsprun-
gen, durch Gier bedingt, durch Gier entstanden ist - solche
Tat wird dort zur Reife gelangen, wo immer die betreffen-
de Selbstwerdung (attabhavo) erscheinen wird; und wo
immer jene Tat zur Reife gelangt, dort eben wird einem
die Frucht jener Tat zuteil, sei es sofort, sei es im néchsten
Moment oder noch spater.”

76 Wir haben hier die wortlicheren Ubersetzungen fiir die Pali-
Begriffe dizzhadhamma, uppajja und aparapariyaya verwendet, die
oft als ,,dieses Leben®, ,,das nachste Leben“ und ,,folgende Leben*
interpretiert werden. Ajahn Buddhadasa kommentiert, dass ,,dieses
Sutta zeigt, wie alle drei Ursachen von Handlung in diesem Leben
vor dem physischen Tod innerhalb dieser Individualitat/Selbst-
werdung auftreten, was der Geburt (jati) in der Sprache von patic-
casamuppdda entspricht, eine Geburt, die jeden Tag viele Male
stattfinden kann. So bedeutet dizzhadhamma sofort, uppajja bedeu-
tet einen Moment spéter und aparapariyaya bedeutet einige Zeit
spater, das heif3t, nach der zweiten Geburt, dritten Geburt, vierten
Geburt usw. in paticcasamuppada-Begriffen. Dies kdnnte in der-
selben Stunde oder am selben Tag oder sogar Jahre spéter sein.
Alle diese Zeitrahmen liegen innerhalb derselben attabhavo. Es
besteht keine Notwendigkeit, irgendetwas davon in Bezug auf das
Geschehen nach dem Tod zu interpretieren. Bitte betrachtet die
Bedeutung von Geburt im Einklang mit paticcasamuppdda, das

Himmel und Hollen 151



(Desgleichen fur Hass und Verblendung.)

Es ist, wie wenn unversehrte, unverdorbene, durch
Wind und Sonnenglut unbeschadigte, kerngesunde Sa-
menkdrner, gut eingebettet in gutem Feld und auf gut be-
arbeitetem Boden gesét, bei tlichtigem Regenschauer auf-
gehen, zum Gedeihen und zur Fille gelangen. Ebenso
auch ist es mit einer Tat, die aus Gier - aus Hass - aus
Verblendung getan wurde, die daraus entsprungen,
dadurch bedingt und entstanden ist: Solche Tat wird dort
zur Reife gelangen, wo immer die betreffende Selbstwer-
dung erscheinen wird; und wo immer jene Tat zur Reife
gelangt, dort eben wird einem die Frucht jener Tat zuteil,
sei es sofort, sei es im n&chsten Moment oder noch spater.

Diese drei Entstehungsgriinde der Taten gibt es.

Bhikkhus, drei [weitere] Entstehungsgrinde der Taten
gibt es. Welche drei? Gierlosigkeit ist ein Entstehungs-
grund der Taten; Hasslosigkeit ist ein Entstehungsgrund
der Taten; Unverblendung ist ein Entstehungsgrund der
Taten.

Eine Tat, die aus Gierlosigkeit - aus Hasslosigkeit - aus
Unverblendung getan wurde, die daraus entsprungen,
dadurch bedingt und entstanden ist, solche Tat ist - inso-
fern Gier, Hass und Verblendung geschwunden sind -
uberwunden, entwurzelt, gleich einer Féacherpalme dem
Boden entrissen, vernichtet und keinem Neuentstehen
mehr unterworfen.

Es ist, wie wenn ein Mann unversehrte, unverdorbene,
durch Wind und Sonnenglut unbeschadigte, kerngesunde
und gut im Boden eingebettete Samenkdrner verbrennen,

heift, in der Sprache der letzten Wahrheit, wie wir es hier tun. So-
gar wenn die Sprache von siladhamma (Ethik) in der Lehre ver-
wendet wird und von der Erinnerung an unzéhlige vergangene
Leben spricht, kann auch das in den Begriffen von pariccasa-
muppdada verstanden werden.

152  Unter dem Bodhibaum



zu Asche machen und in die Winde streuen oder von der
reiRenden Flussstromung fortspilen lassen mochte und so
jene Samenkdrner von Grund aus zerstort wéren, gleich
einer Facherpalme dem Boden entrissen, vernichtet und
keinem Neuentstehen unterworfen. Ebenso auch ist es mit
einer Tat, die aus Gierlosigkeit - Hasslosigkeit - Unver-
blendung getan wurde, die daraus entsprungen, dadurch
bedingt und entstanden ist: Solche Tat ist - insofern Gier,
Hass und Verblendung geschwunden sind - tberwunden,
entwurzelt, gleich einer Facherpalme dem Boden entris-
sen, vernichtet und keinem Neuentstehen mehr unterwor-
fen.

Diese drei Entstehungsgrinde der Taten gibt es,
Bhikkhus.

Ob aus Gier, ob aus Verblendung, ob aus Hassenstrieb
der Tor seine Taten hat begangen,

seien’s kleine, seien’s groRe:

die Fruchte werden hier erfahren, nicht anderswo.

So der weise Kultivierende,

der Verblendung, Gier und Hass durchschaut,
das Wissen in sich auferweckt,

mag (iblem Dasein er entgehen.””’

Wir haben bhava besprochen und seine Folgen untersucht.
Bhava ist nicht nur an sich eine wichtige Lehre; bhava ist
auch ein hervorstechender Aspekt (akara) innerhalb des Be-
dingten Zusammenentstehens, zwischen Anhaften und Ge-
burt. Also werden wir uns jetzt bhava innerhalb des Stroms
VonN paticcasamuppada ansehen.

" A 111, 34 Nidana Sutta
Himmel und Hollen 153



Das bedingte Zusammenentstehen von bhava

Der Strom von paticcasamuppada hat uns zu bhava gefihrt,
zu Werden und Existenz, wo wir auf die eine oder andere
Weise existieren - ich bin dies, ich bin das - wo wir uns als
Mann oder Frau, als Deutsche oder als Thai betrachten, oder
was auch immer wir denken, dass wir sein konnten. Jede Art
von ,,Ich bin dies* oder ,,Ich bin das* ist Existenz. Sobald es
Existenz gibt, wird die Rolle bis zum Anschlag gespielt. Bei
der Existenz gibt es den einen, die Person, die auf diese be-
sondere Weise existiert. Es gibt verschiedene Arten von Exis-
tenz und dann gibt es denjenigen, der diese Rolle spielt, der
in diese Rolle hineingeboren wird und sie vollstandig auslebt.
Die Geburt dieser Person in der Rolle, die sie spielen muss,
wird Geburt (jati) genannt - das Ergebnis von bhava.

In jedem Zyklus von paticcasamuppada gibt es bhava und
jati. Wir mussen kein Problem daraus machen, korperlich
geboren zu werden. Die Probleme beginnen nicht, bis es zur
spirituellen Geburt kommt. Aufgrund von Unwissenheit und
durch Anhaften wird ein Ego-Ich geboren. In der Dhamma-
Sprache gehort dukkha zur Geburt. Die beiden sind unzer-
trennlich. Sobald das Ego-Ich geboren wird, gibt es irgendei-
ne Form von Bedrangnis oder Leiden. Die Geburt ist stressig,
schmerzhaft, dukkha.

Gleich ob der Zyklus des bedingten Zusammenentstehens
von den Augen, den Ohren, der Nase, der Zunge, dem Kdorper
oder der Geistpforte abhdngt, jeder Zyklus wird Werden und
Geburt beinhalten. Sobald es eine Geburt gibt, spielt das gro-
Re, fette Ego diese oder jene Rolle. Dieses Ego ist schwer und
leidet. Welcher Existenzform und welcher Sinneserfahrung
auch immer sie zugrunde liegt, es erscheint die Geburt dieses
,Ich bin®; das Ego spielt seine Rolle und gerat in Schwierig-
keiten. Dies ist etwas, das besondere Aufmerksamkeit erfor-
dert, weil wir dies unser ganzes Leben lang tbersehen haben.

154 Unter dem Bodhibaum



Wir haben bhava und der Geburt des Ego-Ich keine Auf-
merksamkeit geschenkt. Diese Gewohnheit setzt sich fort und
fast jeder ignoriert sie. Es ist an der Zeit, dies zu verstehen
und einen Weg zu finden, aus diesem endlosen Kreislauf des
Leidens herauszukommen.

Himmel

Eine einfache Mdoglichkeit, dies zu verstehen, besteht darin,
uber die Begriffe Himmel oder Paradies (sagga) nachzuden-
ken. Es gibt den Himmel sogar hier in dieser Welt, in diesem
Leben; und es gibt Himmel in anderen Welten, wo auch im-
mer diese sein mogen. Betrachten wir zuerst die Himmel die-
ser Welt. Wann immer Sexualitdt oder Sinnlichkeit erftllt
und befriedigt wird, ist dies das Paradies, ein sexueller oder
sinnlicher Himmel, eine kostliche Art von kamabhava. Wenn
wir vollkommen zufrieden mit materiellen Dingen sind, ist
auch das der Himmel fir uns, eine Art ripabhava. \Wenn wir
aufgrund von Ehre, Ruhm, Macht, Einfluss und anderen im-
materiellen Dingen erfillt und glucklich sind, ist das eine Art
arupabhava-Himmel. Jeder dieser Himmel kann hier in die-
sem Leben gefunden werden.

Traditionell wird die konservative, orthodoxe Ansicht ver-
treten, basierend auf den Kommentaren, die lange nach dem
Buddha geschrieben wurden, dass die Himmel jenseitige
Welten (paraloka) sind. Die himmlischen Welten voller Sin-
nesfreuden sind kamabhava. Die hoheren Welten voller
Freuden, die auf feinen materiellen Dingen beruhen, wie z. B.
formbasiertem samadhi, sind ripabhava Himmel. Die hochs-
ten Ebenen des Paradieses kommen von der Entwicklung von
samadhi, bis man als Brahma-Gott geboren wird. In diesem
Schema ist kama eher niedriger, ripa hoher und aripa die
hochste Existenzweise. Doch selbst die Himmel der jenseiti-

Himmel und Hollen 155



gen Welten sind immer noch dukkha, weil sie immer noch
bhava sind.

Die Himmel dieser Welt sind dukkha. Die Himmel anderer
Welten, die wir nicht sehen, aber von denen wir gehoért ha-
ben, sind dukkha. Jeder Himmel ist stressig, belastend,
dukkha. Andererseits sind die Arahants, die Wirdigen, jen-
seits aller Welten und haben die verschiedenen Himmel
transzendiert. Man muss jenseits der Himmel von kama-
bhava, riapabhava und arapabhava gelangt sein, um Arahant
zu sein, die hochste Art von Person. Es ist notwendig, jede
mogliche Bedeutung von Himmel hinter sich zu lassen, um
vollig frei zu sein, vollstéandig befreit von dukkha.

Alle Himmel beiRen

Lasst uns zu den Himmeln dieser Welt zurtickkehren; sie sind
einfacher zu verstehen, relevanter und deutlicher zu erken-
nen. Schaut euch eure Freunde an, besonders die jungen. Ihre
Himmel finden sie hier oft in der Sexualitat. Sie werden alles
investieren, ihr ganzes Geld ausgeben, um sich ihre sexuellen
Freuden erflllen zu kénnen. Daher verweilen sie hauptsach-
lich in sinnlichem Dasein. Doch auch dieser Himmel beil3t
sie. FUr ihn nehmen sie alle mdglichen Schwierigkeiten,
Ausgaben, Konflikte, Konkurrenz und Eifersucht in Kauf.
Sexuelle Himmel, die in dieser Welt so verbreitet sind, ver-
zehren viele unserer Freunde.

Sobald ihre sexuelle Suche zur Vollendung in der Ehe
fihrt, wird eine héhere oder verfeinerte Ebene des Himmels
gefunden. Mit der Ehe kommen Kinder, ein Zuhause, Besitz
und Reichtum. Dies sind die formhaften Himmel. Egal, wie
schwierig es ist, diese Himmel zu erhalten, egal, wie viel die
Menschen besitzen, sie klammern sich an diese Himmel und
leiden - es sei denn, es gibt ein ausreichendes Dhamma-
Verstédndnis. Die meisten Menschen aber haben nicht genug

156 Unter dem Bodhibaum



Dhamma, also beilRen diese Himmel ihre Besitzer. Die Him-
mel des formhaften Daseins nagen an ihnen und verschlingen
sie; sie treiben manche Menschen sogar in den Wahnsinn.

Hoher aufsteigend finden die Menschen die Himmel rein
geistiger Angelegenheiten. Sich an groRem Ruhm und presti-
getrachtigen Auszeichnungen wie Nobelpreisen zu erfreuen
und sich daran zu erg6tzen, sind die Himmel der formlosen
Existenz. Dazu verfiihrt, sich an diese erhabenen Freuden zu
klammern, werden ihre Herzen schwer durch Eifersucht und
Besitzgier, mit dem Kampf um den Erhalt ihrer Existenz. So
beilen auch die formlosen Himmel ihre Besitzer.

Welche Art von Himmel es auch sein mag - sexuell, form-
haft oder formlos - jede Art von bhava wendet sich um und
beilt seinen Besitzer. Beobachtet die Existenzebenen des
Lebens um uns herum und ihr werdet bhava gut verstehen. Es
gibt keine Art von bhava, die frei von dukkha ist. Die mit Sex
und Sinnlichkeit verbundenen Existenzen haben die ublichen
Probleme, Schwierigkeiten, Eifersiichteleien und Konflikte,
mit denen ihr vertraut seid. Die Existenzen, die mit einfacher
Materialitat verbunden sind - mit Form, Geld, Juwelen und
Besitz - haben die Probleme und den Stress der harten Arbeit
und des Kampfes, sie zu erlangen, zu schiitzen und zu meh-
ren. Die Existenzen, die mit Dingen verbunden sind, die kei-
ne Form haben - Dinge wie Macht, Prestige, Ehre, Ansehen,
Tugend und Laster - haben auch alle ihre Probleme und
Schwierigkeiten. Sie alle erfordern viel Mihe, Gribeln, Sor-
gen und Zeit. Man kann deutlich sehen, dass alle drei Arten
von Existenz mit Problemen behaftet sind, Probleme verursa-
chen und Leiden bringen.

Bitte entwickelt euer Studium der Existenz, bis ihr er-
kennt, dass jede Ebene des Himmels und jede Art von bhava
die verzehrenden Reaktionen enthdlt, die als kilesa bekannt
sind. Jede Ebene hat ihre entsprechenden kilesa (Befleckun-
gen) und alle schlagen Wunden. Es gibt auf jeder Ebene des
Himmels und in jeder Art von bhava Dinge, die beiRen, die

Himmel und Hollen 157



Pein und Schmerz zufiigen. Selbst im héchsten Himmel kann
man dem Schmerz nicht entrinnen.

Eine gdngige Zusammenfassung von paticcasamuppada
veranschaulicht die Rolle der kilesa. Diese Version des Be-
dingten Zusammenentstehens enthdlt drei Grundelemente:
Befleckung, Handlung und Frucht.”® Egoistische Reaktionen
fihren zu kamma, das Frichte tragt (vipaka) und oft weitere
Reaktionen und kamma hervorruft. Alle drei dieser Aspekte -
kilesa, kamma und vipaka - finden sich in der Standardse-
quenz des Bedingten Zusammenentstehens. Wir finden kilesa
(Befleckung) in Unwissenheit, Verlangen und Anhaften. Wir
finden kamma (Aktion) in Zusammenbrauen, Kontakt und
Existenz. SchlieRlich finden wir vipaka (Friichte von kamma)
in Bewusstsein, Geist-Kdrper, Sinnesmedien, Gefuhl, Geburt
und allen Formen des Leidens. Dies betont weiter die Last
der Existenz und der Handlungen, die Leiden hervorrufen.

Diese Beschwernis ist die Last des Lebens, das von bhava
abhangt. Wann immer es bhava gibt, wird es dukkha wegen
der quélenden kilesa geben. Nichts kann uns vor dieser Tat-
sache bewahren. Das haben alle Arten der Existenz gemein-
sam. Sogar das kleinste bisschen Existenz, das kleinste Teil-
chen, wird dukkha beinhalten. Der Buddha verglich es mit
Exkrementen. Auch ein bisschen Kot stinkt noch. Auch wenn
es so klein ist, dass man es nicht sieht, stinkt es trotzdem.
Sobald bhava entsteht, ist dukkha da.

Kann es daran Zweifel geben, dass jede Existenz Geburt
und Leiden schafft, dass sie eine schwere Last fiir das Leben
sind, dass es ein Leben ist, das seinen Besitzer beil3t? Das

8 Die einfachste Form der Bedingten Zusammenentstehung: ki-
lesa, kamma und vipaka. Eines fuhrt zum néchsten, die Befleckung
ist Reaktion auf die Frucht und fiihrt zu neuem kamma und so wei-
ter und so weiter. Diese drei grundlegenden Aspekte von paticca-
samuppada kann man taglich bei sich selbst beobachten.

158 Unter dem Bodhibaum



mussen wir verstehen, da es unser grundlegendes Problem ist.
Das hebt das Leiden von paticcasamuppdda hervor und er-
fordert unsere ganz besondere Beachtung.

Die beiRenden Bestien der Existenz

Wir méchten zehn klare, einfache Beispiele fir Dinge nen-
nen, die in jeder Art von Himmel, Existenz und Geburt bei-
Ren und Leiden verursachen. Bitte betrachtet sie genau.

1) Zuneigung - Man kann Vorlieben und Zuneigung in all
den verschiedenen Arten von Himmeln und auf den verschie-
denen Existenzebenen finden. Ihr alle wisst, was Liebe und
Verliebtheit sind; ihr habt geliebt und wurdet geliebt. Ihr soll-
tet also das BeilRen der Zuneigung kennen.

2) Wut - Wenn etwas positiv erscheint, lieben wir es.
Wenn etwas negativ erscheint, werden wir witend und dann
beilt die Wut. lhr alle wart schon einmal witend; ihr wisst,
wie Wut beil3t.

3) Hass - Wir hassen ohne jeden Grund, wir sind voller
unvernlnftigem Hass aufgrund von Unwissenheit und
Dummbheit. Wir hassen, bis wir nichts mehr ertragen kénnen,
voller Arger und Boswilligkeit. Ihr habt bereits gehasst; ihr
wisst, wie uns alles, was wir hassen, beilit.

4) Angst - Wir haben torichte irrationale Angste vor prak-
tisch allem. Wir furchten Krankheit, wir haben Angst vor
Armut, Angst davor, dass unser Ruf zerstort wird und selbst
Angst vor Dingen, die wir noch nie gesehen haben. Wohlha-
bende Menschen begehen Selbstmord, wenn sie beflirchten,
dass sie ihr Vermdgen verlieren. Alle Arten von torichter
Angst beilden unsere Herzen und nagen an unserem Geist.

5) Erregung - Wir mogen Dinge, die unseren Geist anre-
gen und erregen. Die Westler, die nach Asien reisen, fahren
herum und suchen nach Aufregung und Abenteuer. Zu Hause

Himmel und Hollen 159



brauchen sie Sport und seltsame Unterhaltungen, um sich zu
erregen. Wir fullen unser Zuhause mit kuriosen und interes-
santen Dingen, die unseren Geist anregen. Es gibt kein Ende
fir die Suche nach der Erhéhung des Herzschlags und den
Mangel an Frieden.

6) Hoffnung - UbermaRig mit der Zukunft beschaftigt
hoffen wir torichterweise darauf, weil wir nach etwas verlan-
gen. Jeder baut mit seinen Traumen und Hoffnungen auf die
Zukunft Luftschlosser. Auch diese nagen am Herzen.

7) Sehnsucht - Indem wir in der Vergangenheit verweilen
und uns an sie klammern, vermissen wir Dinge, die verloren
gegangen, verblasst oder vermindert sind, besonders Dinge,
die wir in der Vergangenheit geliebt haben. Wir kénnen nicht
umhin, uns nach ihnen zu sehnen, also beil’en sie uns ins
Herz.

8) Neid - Grundlos beneiden wir jemanden, der besser
aussieht als wir, mehr Geld hat oder etwas hat, von dem wir
glauben, dass es ihm dadurch besser geht als uns. Das brennt
uns am meisten. Neid sticht und durchbohrt uns, wéhrend die
Person, die wir beneiden, nichts davon bemerkt. Die abscheu-
lichen Neidvergleiche verschlingen das Herz.

9) Eifersucht - Eifersucht ist eine Art Besitzgier oder
Geiz - etwas zu haben und nicht teilen zu wollen. Diese
Kleingeistigkeit will nicht geben oder teilen. Man hat Angst,
dass andere Dinge von uns verlangen, und ist in seiner Klein-
lichkeit gefangen. Eifersucht brodelt und kocht in uns.

10) Sexuelle Eifersucht - Im Thaildndischen sprechen wir
von einer besonderen und machtigen Form der Eifersucht
namens Heung, die sich speziell auf sexuelle Eifersucht be-
zieht. Eifersuchtig auf seinen Sexualpartner, Ehemann, seine
Ehefrau oder seinen Liebhaber zu sein, ist extrem stark. Men-
schen toten oft deswegen.

Im t&glichen Leben in dieser Welt beil3en uns diese zehn Er-
zeugnisse des Bedingten Zusammenentstehens immer wieder.

160 Unter dem Bodhibaum



Und ihr werdet alle zehn auch im Himmel beifend und na-
gend vorfinden, ganz zu schweigen von den héllischen Exis-
tenzen. Jede Art von bhava, jede Existenz ohne Ausnahme,
hat diese zehn Dinge, die uns beiflen. Wir sagen also, dass
uberall dort, wo Existenz ist, auch Leiden ist. Sogar die
himmlischen und goéttlichen Ebenen von bhava beiRen. Wie
kdnnten gewohnliche Menschen dem Gebissenwerden entge-
hen?

Bhava im Bedingten Zusammenentstehen

Wir denken Uber die Folgen des Stroms von paticcasa-
muppdada nach, der sich zu bhava - Sein und Haben - aus-
wadchst, das aus dem Festhalten entsteht. Wenn es Anhaften
gibt, gibt es bhava, das Gefuhl ,,Ich bin dies, ,,Ich bin so*.
Man richtet sich selbst so aus, dass man ,,s0“ oder ,,s0 ist,
entweder im Bereich von kamabhava, ripabhava oder arip-
abhava. Eine dieser Existenzen erfillt unseren Geist und fin-
det dann ihren vollstandigen Ausdruck als Geburt. Man wird
gemal seinen Absichten, Motivationen und Winschen gebo-
ren. Nun gibt es ein Ego-Wesen, das in irgendeiner Art von
bhava existiert: ein sinnliches Wesen in kamabhava, ein
formhaftes Wesen in ripabhava oder ein formloses Wesen in
arupabhava. Jedes dieser Wesen ist voller egoistischer An-
haftung. Jedes von ihnen ist ein Wesen, das dukkha erfahrt. In
jedem Zyklus des Bedingten Zusammenentstehens gibt es
immer bhava und Ego-Geburt, gleich wie viele Zyklen auch
immer an einem einzigen Tag stattfinden - ob auf der Grund-
lage der Augen, der Ohren, der Nase, der Zunge, des Korpers
oder des Geistsinns. Fiur die meisten von uns sind es zu viele,
um sie sorgfaltig zu zahlen und zu beobachten. Bemerkt also
zunéchst einmal, dass es bei jeder Leidenserfahrung zu einer
Drehung von paticcasamuppada gekommen ist. Erkennt
bhava und seine bosen Frichte, ndmlich, dass Existenz Lei-

Himmel und Hollen 161



den und Lasten bringt. Das Leben beif3t seinen Besitzer, weil
in der einen oder anderen Existenzform ein Ego-lch geboren
wird. Die meisten Leute Ubersehen diese Tatsachen vollig.
Ab jetzt seid bitte daran interessiert und passt bitte dabei auf.
Euer Leben héngt davon ab.

Der Strom von paticcasamuppada ist einfach der Fluss des
Lebens. Bitte reflektiert Uber die Erfahrungen eures Lebens,
bis ihr versteht, dass der Fluss des Lebens der Strom des Be-
dingten Zusammenentstehens ist. Wenn ihr paticcasa-
muppada versteht, werdet ihr diese Tatsachen Klar, direkt und
grandlich erkennen.

162 Unter dem Bodhibaum



Den Strom des Leidens einddmmen

,Diejenigen Asketen und Priester, die verschiedene Dinge
als das Selbst betrachten (samanupassanti), alle diejenigen
betrachten (eben nur) die finf Gruppen des Anhangens
(als das Selbst) oder eine von ihnen.

Welche funf? Es ist da, ihr Monche, ein unerfahrener
Weltmensch, die Edlen nicht kennend, der Lehre der Ed-
len unkundig, in der Lehre der Edlen ungeschult; die Gu-
ten nicht kennend, der Lehre der Guten unkundig, in der
Lehre der Guten ungeschult; der betrachtet Form als das
Selbst oder das Selbst als Form besitzend oder Form als
im Selbst oder das Selbst als in der Form. Er betrachtet das
Gefihl - die Wahrnehmung - die Gestaltungen - das Be-
wusstsein als das Selbst oder das Selbst als (Gefhl...)
Bewusstsein besitzend oder das Bewusstsein als im Selbst
oder das Selbst als im Bewusstsein.

So entsteht die Betrachtung des Selbst und so entsteht
die Inbesitznahme der als Selbst betrachteten Dinge mit
‘Ich bin’.

Wenn die Inbesitznahme mit ‘Ich bin’ stattfindet und
nicht geschwunden ist, so kommt es zum Erscheinen der
funf Sinnesfahigkeiten, namlich der Sinnesfahigkeit des
Gesichts, des Gehors, des Geruchs, des Geschmacks und
des Korpergefihls.

Es besteht dann Geist (mano), es bestehen Phdnomene,
es besteht das Element ‘Nichtwissen’. Wenn nun ein uner-
fahrener Weltmensch ein Gefiihl empfindet, das entstan-
den ist aus einem mit Nichtwissen verbundenen Sinnes-

Den Strom des Leidens eindammen 163



eindruck, dann denkt er: ‘Ich bin’. Und er denkt: ‘Dies bin
ich’; er denkt: ‘Ich werde sein’; er denkt: ‘Nicht werde ich
sein’; er denkt: Formhaft werde ich sein’; er denkt: ‘Ohne
Form werde ich sein’; er denkt: ‘Wahrnehmend werde ich
sein’; er denkt: ‘ohne Wahrnehmung werde ich sein’; er
denkt: ‘Weder wahrnehmend noch nicht-wahrnehmend
werde ich sein.

Die funf Sinnesfahigkeiten verbleiben inmitten dieser
Aneignungen. Wird jedoch das Nichtwissen vom erfahre-
nen, edlen Jiunger aufgegeben, entsteht Wissen. Infolge der
Nichtwissensaufhebung und der Wissensentstehung gibt
es keine Aneignung ‘Ich bin’, ‘Dies bin ich’, ‘Ich werde
sein’, ‘Nicht werde ich sein’, ‘Formhaft werde ich sein’,
‘Ohne Form werde ich sein’, ‘Wahrnehmend werde ich
sein’, ‘Nicht-Wahrnehmend werde ich sein’, ‘Weder
wahrnehmend noch nicht-wahrnehmend werde ich

Seina.cﬂg

Nachdem wir erforscht haben, wie paticcasamuppada \Wer-
den, Geburt und dukkha bewirkt, stellt sich uns die Frage:
,Wie konnen wir das Entstehen von dukkha verhindern?«
Wenn Unwissenheit das Bedingte Zusammenentstehen end-
los fortsetzt, leiden wir. Wenn wir im Sinne von paticcasa-
muppada richtig leben, leiden wir nicht. Die Frage ist also,
wie konnen wir mit dem Bedingten Zusammenentstehen um-
gehen oder leben, um das Entstehen von Dummbheit und Leid
zu verhindern?

Wir sprechen vom Einddmmen oder Blockieren des
Stroms von paticcasamuppada, genau wie wir einen \Wasser-
strom stauen oder stoppen konnten. Tatsachlich geht es da-
rum, den Strom so zu steuern oder zu beherrschen, dass wir

9 SN 22, 47 Samanupassanasutta

164 Unter dem Bodhibaum



ihn kontrollieren konnen. Unsere Pflicht ist es also, den
Strom der Bedingten Zusammenentstehung richtig zu regulie-
ren (kuabkum auf Thai), damit kein Leiden entsteht.

Der zentrale und wesentlichste Faktor, um den Strom des
Bedingten Zusammenentstehens zu meistern, ist Achtsamkeit
(sati). Insbesondere wird diese Achtsamkeit durch die Praxis
der Achtsamkeit mit dem Atmen (anapanasati) entwickelt,
die ihr hier gelernt und gelbt habt. Beginnend mit dem Atem
als Grundlage fur Achtsamkeit, gefolgt von umfassender Er-
forschung einer Reihe wichtiger Realitaten, die mit dem Ein-
und Ausatmen verbunden sind, kultivieren wir eine hochgra-
dig verfeinerte Achtsamkeit. Eine entscheidende Frucht der
anapanasati-Praxis ist sati, die ausreicht, um den Strom von
paticcasamuppada zu stoppen. Wir werden die Praxis von
andapanasati in einem spéteren Kapitel besprechen. Hier wer-
den wir uns darauf konzentrieren, wie die Friichte der Acht-
samkeit beim Atmen den Strom des Bedingten Zusamme-
nentstehens regulieren oder einddmmen und Leiden verhin-
dern.

Der Punkt, Ort oder Moment, der am wichtigsten ist, um
mit Achtsamkeit paticcasamuppada zu blockieren, ist der
Moment von phassa (der Sinneskontakt, tiber den wir in den
Kapiteln sieben und acht gesprochen haben). Achtsamkeit ist
in jedem Moment des Kontakts erforderlich. Allerdings fehlt
uns im Allgemeinen eine solche schnelle und bestandige
Achtsamkeit. Wenn wir sati nicht trainiert haben, wird sie
uns fehlen, wann und wo sie am meisten gebraucht wird,
namlich bei der Regulierung des Kontakts. Das ist ein grund-
legendes Problem. Die Achtsamkeit, die wir brauchen, ist
nicht ausreichend entwickelt. Bitte kultiviert sati, damit es
keinen tdrichten Kontakt gibt. Dann wird es keine weiteren
torichten Gefiihle, kein torichtes Verlangen und den Rest der
Dummheit geben, die im Leiden enden.

Den Strom des Leidens eindammen 165



Vier notwendige dhammas

Wie in Kapitel 9 erwéhnt, impliziert das Wort sati Ge-
schwindigkeit - schnell wie ein Blitz oder Laserstrahl. Die
Schnelligkeit und Unmittelbarkeit von sati sind erforderlich,
um beim Auftreten von Kontakt sofort prasent zu sein. Dann
ist sati in der Lage, im Moment des Kontakts Weisheit an den
Kontaktpunkt zu liefern, so dass der Kontakt von korrektem
Verstdndnis und nicht von Unwissenheit bestimmt wird.
Achtsamkeit verhindert torichten Kontakt und ermdglicht
weisen Kontakt.

Eine zentrale Funktion von sati ist es, Weisheit zu liefern.
Es ist erforderlich, dass am Kontaktpunkt Weisheit und Ver-
stdndnis vorhanden sind. Ohne Weisheit hat Achtsamkeit
nichts zu liefern und arbeitet umsonst. Daher ist es notwen-
dig, dass es ein korrektes Verstandnis gibt, ob wir es parinia
(Weisheit), vijja (wahres Wissen), 7iana (Einsichtswissen),
vipassana (Klares Sehen) oder wie auch immer nennen. Und
woher stammt diese intuitive Weisheit? Derartige Einsicht
und wahres, direktes Wissen werden durch die Praxis von
anapanasati trainiert und kultiviert. Dadurch wird sati entwi-
ckelt und reift auf natiirliche Weise im korrekten Verstehen.

Achtsamkeit beim Atmen bringt auch sampajafifia hervor,
die spezifische Anwendung von Weisheit auf eine bestimmte
Situation oder ein bestimmtes Ereignis, ebenso wie samadhi,
einen festen, klar fokussierten, stabilen, ruhigen, klaren und
aktiven Geist. Diese wesentlichen dhammas werden durch
anapanasati entdeckt und grindlich entwickelt. Mit einer
ausreichend entwickelten Praxis werden diese vier wesentli-
chen dhammas - sati, paniia, sampajafia und samadhi - im
Moment des Kontakts bereit sein, ihre Arbeit zu tun.

Schauen wir uns dies noch einmal an. Die primdre Funkti-
on der Achtsamkeit besteht darin, Weisheit einzubringen, um
den Kontakt zu regulieren. Dann wird der Kontakt nicht to-
richt und verzerrt sein. Wir kénnen von ,,weisem Kontakt®

166 Unter dem Bodhibaum



sprechen - phassa, der von pasiria Uberwacht und reguliert
wird. Kontakt, der nicht toricht ist, fuhrt nicht zu térichtem
vedana. Wenn es kein dummes Gefihl gibt, ist das Gefihl,
das entsteht, intelligent. Jedes Wollen, das als Reaktion auf
intelligentes Fihlen entsteht, wird ebenfalls intelligent statt
ein weiteres torichtes Verlangen sein. Wenn der Geist an ir-
gendetwas festhalt oder sich darauf konzentriert, wird das
auch nicht téricht sein; es wird die intelligente Art des Hal-
tens oder Fokussierens sein, die keine Probleme verursacht.
Auf diese Weise bringt Achtsamkeit richtiges Verstehen zu
Kontakt, und der Strom des Bedingten Zusammenentstehens
wird genau dort kontrolliert oder reguliert.

Eine héhere Ausbildung ist erforderlich

Es gibt eine Ebene der Weisheit, die natirlich vorkommt und
obwohl sie eher einfach ist, nicht tbersehen werden sollte.
Sie ist instinktiv und kommt sogar bei Tieren vor. Wir lernen
ganz natlrlich unsere Lektionen, wenn wir Fehler machen
und als Folge davon Schmerzen oder Beschwerden erleiden.
Wir mogen den Schmerz nicht, wurden von der Erfahrung
gezeichnet und erinnern uns daran. Wir wagen es nicht, die-
sen Fehler noch einmal zu wiederholen. Sogar Tiere lernen
auf diese Weise und vermeiden Dinge, die Schmerzen, Scha-
den und Tod verursachen. Dieses Mall an Weisheit entsteht
aus den Lektionen, die uns die Natur standig lehrt. Dennoch
ist es nicht allzu viel und bei weitem nicht genug, um das
enorme Problem des menschlichen Leidens zu l6sen. Daher
mussen wir Weisheit auf einer hoheren Ebene entwickeln als
die nattrlich vorkommende Art.

Ein entscheidendes Problem in Bezug auf sati ist, dass sie
nicht schnell genug ist, um im Moment des Kontakts voll-
standig préasent zu sein. Es fehlt sati an Unmittelbarkeit und
sie kommt zu spat. Normalerweise ist Achtsamkeit trdge oder

Den Strom des Leidens eindammen 167



nicht vorhanden oder zeigt sich ein paar Tage, nachdem der
Schaden angerichtet wurde. Worin besteht da der Nutzen?
Folglich muss sati trainiert und entwickelt werden, bis sie
schnell genug ist, um bei Bedarf vollstdndig préasent zu sein.
Dann kann sie Weisheit im Moment des Kontakts liefern und
der Kontakt kann gemeistert werden.

Sobald Achtsamkeit schnell genug ist und Weisheit bringt,
wird die Weisheit, die fir die Bedurfnisse der Situation spezi-
fisch ist, sampajafifia genannt. Man mag viel Weisheit ange-
sammelt haben - schon; die Weisheit jedoch, die in einem
bestimmten Moment bendtigt wird, ist spezifisch und kon-
zentriert sich auf die Lésung des vorliegenden Problems. In
den Pali-Texten erscheint sampajafifia normalerweise in Ver-
bindung mit Achtsamkeit - sati-sampajafifia. Wenn Acht-
samkeit ausreichend vorhanden ist, wendet sie diese besonde-
re Weisheit an, die in jedem Moment des Kontakts benétigt
wird. Dieses achtsame, klare, spezifische und angemessene
Verstandnis reguliert den Kontakt und bewahrt ihn davor, zu
einem dummen Problem zu werden.

Weisheit im Allgemeinen wird pasiria genannt. Die Bezie-
hung und der Unterschied zwischen diesen beiden Aspekten
der Weisheit kann durch einen Medizinschrank veranschau-
licht werden. Der Medizinschrank kann mit allen moglichen
Medikamenten gefullt sein. Wenn wir eine Krankheit haben,
mussen wir das richtige Medikament auswahlen, um diese
spezifische Krankheit zu behandeln. Nur ein Dummkopf
wirde alle Medikamente aus dem Schrank nehmen oder zu-
fallig eine Flasche herausnehmen. Der intelligente Mensch
verwendet nur die Medikamente, die er speziell fir seine
Krankheit bendétigt, und zwar korrekt und in der richtigen
Menge. Wir haben vielleicht viele Waffen in unserem Arse-
nal, um unsere Feinde abzuwehren und zu vernichten, aber
wir benutzen sie nicht alle auf einmal. Der erfahrene Krieger
wahlt die Waffe, die fir den Feind spezifisch ist. Die Aufga-
be der Auswahl ist die Pflicht von sati. Daher muss Acht-

168 Unter dem Bodhibaum



samkeit in den unterschiedlichsten Situationen gut trainiert
werden, damit sie schnell genug, also unmittelbar wirken und
der konkreten Situation, dem besonderen Fall des gerade
stattfindenden Kontakts die entsprechende Weisheit liefern
kann - damit Unwissenheit kein Problem daraus macht.

Das Gegenteil von Ignoranz

Dies erfordert vijja, die wahre Art von Wissen, die intuitiv,
subjektiv und innerlich ist. In Pali beschreiben wir es als san-
ditthiko, Klar und wahrhaftig in sich selbst erkannt. Nur diese
Art von Wissen kann vijja genannt werden, das wahre, echte
Wissen, das unser Problem lésen kann. Mdgen wir alle diese
Art von wahrem, direktem Wissen besitzen!

Vi- bedeutet klar, hell, deutlich und direkt intuitiv. Ja be-
deutet ,,wissen. Folglich bedeutet vijja einfach klar, direkt
und intuitiv zu wissen. GroBtenteils ist unser Wissen von
gewohnlicher Art, bestehend aus Informationen, Erinnerun-
gen und gesundem Menschenverstand, eine Art, die niemals
die Ebene von vijja erreicht - den Geist, der klar, direkt und
intuitiv in sich selbst weil?.

Der Buddhismus kultiviert vijja, um den Strom von patic-
casamuppada zu regulieren und zu beherrschen. Zum groften
Teil haben wir Menschen jedoch avijja - nicht vijja - das
heiflt, unklares Wissen oder Unwissenheit. Wenn beim Kon-
takt sofort direktes inneres Verstandnis vorhanden ist, kann
nichts Dummes entstehen. Mit avijja kénnen wir den Strom
des Zusammenbrauens nicht bewaltigen. Wenn unser Wissen
falsch, unklar und unvollstandig ist, sind wir hilflos und kon-
nen den Strom des Bedingten Zusammenentstehens nicht
stoppen. Seht daher bitte die Wichtigkeit und Notwendigkeit
ein, unser gewohnliches Wissen auf eine Ebene zu bringen,
die wahres Wissen und Weisheit ist.

Den Strom des Leidens eindammen 169



Vijja ist wie der Tag; avijja ist wie die Nacht. Mit vijja se-
hen wir klar, wie bei hellem Tageslicht. Bei avijja ist alles
dunkel und wir kdnnen nicht sehen, was wir sehen mussen.
Vijja und avijja stehen sich auf diese Weise gegeniiber. Son-
nenlicht (aloko) ist ein Synonym fir vijja. Panria (Weisheit),
aloko (Sonnenlicht) und vijja (wahres intuitives Wissen) sind
Synonyme, die austauschbar verwendet werden konnen. Sie
beziehen sich alle auf das Verstandnis, das klar, direkt, rich-
tig und ausreichend ist.

Kurz gesagt, wahres Wissen ist das Mittel, um den Strom
von paticcasamuppada durch die Kraft von sati zu regulieren
und zu kontrollieren. Achtsamkeit bringt korrektes Verstand-
nis in den Strom des Bedingten Zusammenentstehens und
lenkt ihn, sodass kein dukkha entstehen kann.

Die Sache mit dem Nicht-Selbst richtigstellen

Das hochste und am weitesten entwickelte Verstdndnis des
Dhamma in Indien vor der Zeit des Buddha findet sich in den
Upanishaden. Das Wort Upanishad bedeutet ,,nahe an der
Wahrheit sitzen* oder ,,der Wahrheit sehr nahekommen*.
Eine wichtige Wahrheit, die in den Upanishaden gelehrt wird,
ist jedoch, dass es ein Selbst (atman) gibt, das endlos durch
eine lange Reihe von Existenzen reinkarniert wird, wodurch
es sich fortschreitend verbessert, bis es zu einem ewigen,
unveranderlichen atman wird. Die Upanishaden bekraftigen
das Selbst in sehr klaren Worten. Offensichtlich wurde dieses
Konzept in Indien entwickelt, bevor der Buddha erschien.
Welchen Nutzen oder Zweck hatte es gehabt, wenn der
Buddha dasselbe gelehrt hatte, was bereits gelehrt wurde?
Der Buddha erschien nicht in der Welt, um dasselbe zu leh-
ren; wir konnten ihn nicht den Buddha nennen, wenn er es
getan hatte. Der Buddha erschien, um etwas Subtileres und
Befreienderes zu lehren, ndmlich dass nirgendwo in irgen-

170 Unter dem Bodhibaum



detwas ein wahres Selbst zu finden ist. Er lehrte, dass alles
anatta (Nicht-Selbst) ist, und es nur den Strom von paticca-
samuppada gibt.

Der Ubliche Strom des Bedingten Zusammenentstehens ist
Leiden. Obwohl alles Nicht-Selbst ist, fihrt Unwissenheit
zum Festhalten am Selbst. Dennoch kann kein afta oder
Selbst, das leidet, gefunden werden. Der Strom von patic-
canirodha (Bedingtes Erldschen) kennt kein dukkha. Unwis-
senheit, Verlangen und Anhaften an einem Selbst werden
geléscht und auch dieses Ldschen ist anatta. Der Buddha
entsorgte arta und das arzta-System. Dies ist das neue Ver-
stdndnis, das der Buddha eingefiihrt hat: anatta ist Weisheit
und atta ist Unwissenheit.

Der Buddha erschien nach den Lehren der Upanischaden,
um ihrer Betonung von atta oder atman entgegenzuwirken,
und lehrte daher anatta. Dies ist das urspriungliche Verstand-
nis von paticcasamuppada. ES ist wichtig, dass wir paticca-
samuppada in diesem Sinne richtig interpretieren. Wir ver-
wenden paticcasamuppada, um die lllusion von atta zu be-
seitigen, so dass kein Leiden auftreten kann. Und seid auf der
Hut vor Erklarungen, die atta zuriick in das Bedingte Zu-
sammenentstehen schmuggeln. SchlieBlich hangt das dukkha
von der Geburt des Selbst ab. Wenn wir das Bedingte Zu-
sammenentstehen richtig verstehen, machen wir das Beste
aus dem Erscheinen des Buddha in diesem Universum.

Wirklicher Weltfrieden erfordert achtsame, weise
Erziehung

Ich weil3 nicht, ob es amiisant oder bemitleidenswert ist, dass
wir modernen Menschen so breit und hochgebildet sind, dass
unsere Intelligenz und Weisheit in Verstrickung und Verwir-
rung miindet. Es ist nicht nur ein Durcheinander, es ist auch
ubermaBig. Wir haben einen riesigen Wissenstiberschuss.

Den Strom des Leidens eindammen 171



Wir wissen so viel mehr als wir brauchen, und doch suchen
wir obsessiv nach noch mehr Informationen und Wissen. Wie
kann sati das richtige Wissen finden und anwenden, das fur
die Kontakte geeignet ist, die wir im taglichen Leben erle-
ben? Wie kann Achtsamkeit inmitten des von uns geschaffe-
nen zerebralen Durcheinanders die richtige Wahl treffen?
Lasst uns unsere Bildung, unser Lernen und unsere Suche
nach Wissen verbessern, damit unsere Weisheit angemessen,
ausreichend und richtig ist - die Art von Verstandnis, die bei
jedem Kontakt, dem wir begegnen, praktisch nutzlich ist. Die
Kultivierung der Achtsamkeit mit dem Ein- und Ausatmen
kann uns dabei helfen. Es entwickelt ausreichend schnell
Achtsamkeit und richtige, praktische Weisheit.

Ihr kdnnt selbst sehen, dass wir, obwohl wir unsere wun-
derbaren Bildungssysteme und Tausende von Universitaten
auf der ganzen Welt haben, noch nicht in der Lage sind, Frie-
den in unserer Welt zu schaffen. Obwohl wir so viele Dinge
wissen, fehlt es der Welt an Frieden. Das liegt daran, dass uns
die richtige Art von Weisheit fehlt, die in der Lage ist, mit
echten Problemen menschlichen Leidens umzugehen. Wir
sind auch nicht achtsam genug. Wir haben nicht die Art von
Intelligenz, die dem Leiden auf den Grund geht. All unsere
wunderbare Kreativitat fuhrt zu zunehmendem Exzess und
exzessiven Problemen.

Wenn wir das personliche Leid einzelner Menschen auf
dieser Welt nicht bewaltigen kdnnen, kdnnen wir keinen
Frieden in der Welt schaffen. Dies ist ein klares Beispiel da-
fiir, wie all unser grofRartiges Lernen und Wissen weder rich-
tig noch ausreichend sind, um die Probleme der Menschheit
zu losen. Oft wird dieses enorme Wissen verwendet, um neu-
ere, grolere, ausgefallenere, verlockendere Dinge zu schaffen
- das heiBt neuere, groRere, ausgefallenere, verlockendere
Probleme. Anstatt unsere Probleme zu I8sen, schafft die mo-
derne Erziehung neue. Lasst uns einen genauen Blick auf

172  Unter dem Bodhibaum



unsere Situation werfen und Interesse fir die erforderlichen
Verbesserungen aufbringen.

Wenn jeder von uns die Achtsamkeit und Weisheit besitzt,
unsere Kontakte regulieren zu kdnnen, wird es kein dukkha
geben. Es wird keine Probleme geben. Dann braucht man
sich keine Sorgen zu machen, was mit dem Frieden in der
Welt passieren wird. Frieden wird ein fester Bestandteil unse-
res gemeinsamen Lebens sein. Wenn jeder den Kontakt regu-
lieren und das Leiden besiegen kann, wird es Frieden geben.
Frieden ware vollstandig, umfassend und einfach - genau hier
und jetzt (sanditthiko). Das ist alles, was es braucht, um ech-
ten Weltfrieden zu haben. Schenkt diesem zentralen mensch-
lichen Problem daher bitte die angemessene Aufmerksam-
keit: In unserer Welt fehlen uns die nétige Achtsamkeit und
Weisheit, um Kontakte zu kontrollieren.

Um diesen wichtigen Punkt ganz deutlich zu machen, sa-
gen wir, dass wir die Welt kontrollieren kdnnen, wenn wir
phassa kontrollieren kdnnen. Wir kdénnen Macht Uber die
ganze Welt haben, indem wir einfach den Kontakt durch die
Kraft der Achtsamkeit, der Weisheit, der ruhigen geistigen
Sammlung und der spezifischen Weisheit von sampajafifia
kontrollieren. Das mag seltsam klingen, aber es ist mit Si-
cherheit wahr: Wenn wir phassa kontrollieren kénnen, kon-
nen wir die Welt kontrollieren. Wenn wir den Kontakt unter
Kontrolle halten, wird alles, was auf der Welt erscheint und
Kontakt herstellt, machtlos sein, Leiden zu verursachen.
Nichts auf der Welt quélt diejenigen, die phassa kontrollieren
kdnnen, und so kénnen wir sagen, dass die Welt unter unserer
Kontrolle ist. Sollte euch das nicht interessieren?

Den Strom des Leidens eindammen 173






Bedingtes Erléschen (paticcanirodha)

,,Freunde, gerade so wie Raum, der durch Holz und Klet-
terpflanzen, Gras und Lehm bedingt ist, als ‘Haus’ be-
zeichnet wird, genauso wird Raum, der durch Knochen
und Sehnen, Fleisch und Haut bedingt ist, als ‘Form’ be-
zeichnet.

Wenn, Freunde, innerlich das Auge intakt ist, aber kei-
ne duBeren Formen in seine Reichweite kommen, und kei-
ne passende Hinwendung® vorhanden ist, dann gibt es
kein Erscheinen des zugehorigen Bewusstseinsanteils.
Wenn innerlich das Auge intakt ist, und &uf3ere Formen in
seine Reichweite kommen, aber keine passende Hinwen-
dung vorhanden ist, dann gibt es kein Erscheinen des zu-
gehdrigen Bewusstseinsanteils. Aber wenn innerlich das
Auge intakt ist, und duRere Formen in seine Reichweite
kommen, und passende Hinwendung vorhanden ist, dann
gibt es das Erscheinen des zugehérigen Bewusstseinsan-
teils.

Die Form, die auf solche Weise ins Dasein getreten ist,
wird in die Haftensgruppe der Form eingeschlossen. Das
Geflhl, das auf solche Weise ins Dasein getreten ist, wird
in die Haftensgruppe des Gefuhls eingeschlossen. Die
Wahrnehmung, die auf solche Weise ins Dasein getreten
ist, wird in die Haftensgruppe der Wahrnehmung einge-

8 samannaharo wortl. Zusammenernahrung; Zusammenbringen,
den Geist auf etwas richten. Ajahn Buddhadasa hat in Klammern
samanndharacitta, der térichte Geist, der Innen und AuRen auf
eine Weise zusammenbringt, dass es zu Kontakt kommt.

Bedingtes Erléschen (pagsiccanirodha) 175



schlossen. Die Gestaltungen, die auf solche Weise ins Da-
sein getreten sind, werden in die Haftensgruppe der Ge-
staltungen eingeschlossen. Das Bewusstsein, das auf sol-
che Weise ins Dasein getreten ist, wird in die Haftens-
gruppe des Bewusstseins eingeschlossen.

Er versteht so: ‘Auf diese Weise, in der Tat, kommt das
Einschlielen, Einsammeln und Anhdufen in diese flinf
Haftensgruppen zustande. Nun wurde dies vom Erhabenen
gesagt: ,,Einer, der die Bedingte Zusammenentstehung
sieht, sient den Dhamma; einer, der den Dhamma sieht,
sieht die Bedingte Zusammenentstehung.* Und diese funf
Haftensgruppen sind bedingt zusammen-entstandene Pha-
nomene.8

Die Begierde, das Frénen, die Neigung und das Festhal-
ten an diesen funf Haftensgruppen, an denen angehaftet
wird, ist der Ursprung von dukkha.?? Das Entfernen von
Begierde und Gier®, das Uberwinden von Begierde und
Gier nach diesen funf Haftensgruppen, ist das Erléschen
von dukkha.’® Auch an jenem Punkt, Freunde, ist von je-
nem Bhikkhu viel erreicht worden.*

(Desgleichen flur Ohren, Nase, Zunge, Korper und
Geist.)®

8 pariccasamuppannadhamma. Eigentlich nur pariccasamuppanna
aber im Thaildndischen wird hdufig ein dhamma angehéngt z.B.
auch siladhamma.

82 dukkhasamudayo

8 chandardgavinayo

8 dukkhanirodho

8 MN 28 Mahahatthipadopamasutta

176  Unter dem Bodhibaum



Im letzten Kapitel haben wir besprochen, wie man das Be-
dingte Zusammenentstehen reguliert. Jetzt werden wir eine
tiefere Ebene der Praxis betrachten. Wenn paticcasamuppada
kontrolliert werden kann, wird etwas Neues mdoglich, das
pariccanirodha genannt werden kann, das L&schen von
paticcasamuppada. \Wahrend der Begriff pariccanirodha in
den Pali-Schriften nicht wortlich vorkommt, finden wir seine
Bedeutung in zahlreichen wichtigen Passagen, in denen der
Buddha wiederholt von nirodha und nirodho spricht, wie in
der Suttenstelle vor diesem Kapitel. Daher fihlen wir uns
berechtigt, von pariccanirodha zu sprechen. Pariccasa-
muppada bezieht sich auf das abhéngige, bedingte Entstehen
von dukkha, wahrend sich pariccanirodha auf das abhangige,
bedingte Erléschen von dukkha bezieht. Bitte schenkt diesen
Begriffen groRes Interesse, da sie entgegengesetzte Aspekte
der abhéngigen Bedingtheit sind.

Die Sequenz des voneinander abhéngigen Erlos-
chens

Mit dem rickstandslosen Ldschen der Unwissenheit erlo-
schen Zusammenbrauungen.

avijjaya tveva asesaviraganirodha sankhara-nirodho.

Mit dem Loschen der Zusammenbrauungen erlischt Bewusst-
sein.

e~ A~ — .

Bedingtes Erléschen (pagsiccanirodha) 177



Mit dem Erléschen von Name-Form erldschen die Sinnesme-
dien.
namarapanirodha salayatana-nirodho.

Mit dem Erloschen der Sinnesmedien erlischt Kontakt.
salayatananirodha phassanirodho.

Mit dem Erldschen von Kontakt erlischt Gefihl.
phassanirodhd vedananirodho.

Mit dem Erléschen von Geflhl erlischt Verlangen.
vedananirodhd tanhanirodho.

Mit dem Erloschen von Gefiihl erlischt Festhalten.
tanhanirodhd upadananirodho.

Mit dem Erldschen von Festhalten erlischt Werden.
upadananirodha bhavanirodho.

Mit dem Erloschen von Werden erlischt Geburt.
bhavanirodha jatinirodho.

Mit dem Erloschen von Geburt erléschen Altern und Tod,
Kummer, Jammer, Schmerz, Klagen und Verzweiflung voll-
standig.

jatinirodha  jaramaranam  sokaparidevadukkhadomanas-
supayasa nirujjhanti.

Gerade so erlischt die gesamte Masse von dukkha.
Evametassa kevalassa dukkhakkhandhassa nirodho.

Eines erlischt nach dem anderen und das ist der Grund, wa-
rum wir von paticcanirodha sprechen, dem abhéngigen Erl6-
schen von dukkha. In vielen der Lehrreden, die sich mit dem

178 Unter dem Bodhibaum



Bedingten Zusammenentstehen befassen, wird pagiccani-
rodha impliziert, obwohl es nicht ausdriicklich so bezeichnet
wird. Oft erklarte der Buddha, nachdem er erklart hatte, wie
die Dinge gemaR dem Gesetz von paticcasamuppada entste-
hen, wie die Dinge gemal derselben GesetzmaRigkeit erlo-
schen. Der Klarheit halber nennen wir Letzteres paticcani-
rodha, das Gegenteil oder die Umkehrung von pariccasa-
muppada.

Das Aufhoren der Funktion, nicht Tod oder Zersto-
rung

Lasst uns hier einen entscheidenden Punkt einwerfen, der,
wenn er nicht verstanden wird, das ganze Thema durcheinan-
derbringen konnte. Dieses Wort nirodha wird manchmal als
Ende oder Ausloschen (bersetzt. Nirodha, Erldschen oder
Aufhéren bedeutet nicht, dass etwas vollstandig ausgeléscht
wird. Stattdessen bedeutet nirodha, dass etwas seine tibliche
Funktion nicht erfillt, diese Funktion nicht erfullen kann oder
keine Funktion hat.

Das ist es, was wir in diesem Zusammenhang mit Erl6-
schen meinen, in den hdchsten Dhamma-Begriffen und nicht
in materiellen Begrifflichkeiten. Wenn etwas seine Funktion
erflllt, sagen wir, es wird geboren oder entsteht, wie bei den
Elementen von paticcasamuppada. \Wenn es diese Funktion
nicht erfullen kann, hat es keinen Sinn, von seiner Existenz
zu sprechen, zumindest nicht in der Dhamma-Sprache. Wenn
die Augen oder Ohren ihre Funktionen nicht erfullen, wird
gesagt, dass sie erléschen, obwohl das Nervensystem und
andere physiologische Funktionen intakt bleiben. Sie ver-
schwinden nicht, sie werden nicht zerstort, aber sie funktio-
nieren nicht auf die gewohnte Weise. In der Dhamma-
Sprache sagen wir, dass sie erloschen sind. Wenn sie aktiv
funktionieren, insbesondere wenn sie unwissend funktionie-

Bedingtes Erléschen (pagsiccanirodha) 179



ren, so dass Positivitat und Negativitat, Zuneigung und Ab-
neigung folgen, sagen wir, dass sie geboren werden. Folglich
entstehen die Augen, Ohren und andere Sinne und erléschen,
entstehen und erléschen immer und immer wieder, jedes Mal,
wenn sie funktionieren und dann aufhtren zu funktionieren.
Die Worte ,,Entstehen* und ,,Erléschen‘ haben diese Bedeu-
tung in der Dhamma-Sprache.

Diese Art zu sprechen kann sogar auf das Leben selbst an-
gewandt werden. Wenn das Leben keine Funktion erfillt,
kénnen wir sagen, dass das Leben erlischt. Wenn das Leben
wieder eine Funktion erfallt, kdnnen wir sagen, dass Leben
entsteht oder geboren wird. Zu sagen, dass das Leben erlischt
oder aufhort, bedeutet nicht, dass jemand gestorben ist. In der
Dhamma-Sprache kénnen wir jeden Tag viele Male davon
sprechen, dass Leben geboren wird und dass Leben endet.
Wenn es eine Funktion erfillt, wird es geboren; wenn es auf-
hort zu funktionieren, erlischt es. Gewdhnliche Menschen
missverstehen diese Art zu sprechen leicht, da es sich um
eine subtilere Ebene der Beobachtung handelt und sich auf
den mentalen oder spirituellen Aspekt der Dinge konzentriert.
Aus der Dhamma-Perspektive ist ein funktionierendes Leben
eine Grundlage fur das Festhalten als ,,mein Leben*, wahrend
ein erloschenes Leben kein Ego-Ich enthalt.

Wenn die Unwissenheit aufhort ...

Die Standardbeschreibung des Buddha fiir den Prozess des
Erldschens beginnt mit:

,,Dourch das ruckstandslose Verblassen und Erléschen der
Unwissenheit erlischt Zusammenbrauen.

180 Unter dem Bodhibaum



| (avijjaya tveva asesaviraganirodha sankharanirodho)®

Wenn die Unwissenheit erlischt, erlischt die Macht, die dies
und das zu ,,etwas zusammenbraut. Mit anderen Worten, die
illusorische Erscheinung, dass etwas ein separates Objekt ist,
erlischt. Wenn Zusammenbrauungen erléschen, erlischt auch
das durch Unwissenheit gestaltete Sinnesbewusstsein (sazi-
kharanirodha vifinananirodho). Dies ist schwer zu verstehen,
wenn man mit der Dhamma-Sprache nicht vertraut ist. Be-
wusstsein ist hier etwas, das von sankhara zum Zwecke des
Agierens mittels Korper, Sprache oder Geist (kayasankhara,
vacisankhara und manosarnkhara) zusammengebraut wurde.
Wenn diese Art von Bewusstsein auftritt, hat es wiederum die
Funktion, physische, verbale und mentale Handlungen vor-
zubereiten. Wenn Zusammenbrauungen erldschen, wird diese
Art von Bewusstsein nicht gestaltet und erflllt nicht die
Funktion, physische, verbale und mentale Handlungen anzu-
regen.

Wenn das Bewusstsein, das aus Unwissenheit kommt, er-
lischt, muss Name-Form erléschen (viiiiananirodha
namaripanirodho). Da der Buddha dies lehrte, nachdem er es
selbst erfahren hatte, bedeutet namaripanirodho offensicht-
lich nicht so etwas wie den physischen Tod. Wenn
namarupa, die sukzessive aus Unwissenheit entstanden sind,
erléschen, missen die Sinnesmedien - Augen-, Ohren-, Na-
sen-, Zungen-, Korper- und Geist-Sinne -, die durch
namarupa konditioniert werden, erloschen (namaripani-
rodha salayatananirodho). Aber glaubt jetzt nicht, dass die
Person nun blind oder taub ist, weder riechen noch schme-
cken kann, keinen Tastsinn hat und das Nervensystem zer-
stort wurde. Das ist (berhaupt nicht das, was der Buddha
beschreibt. Das Ausldschen der Sinne bedeutet einfach, dass
sie nicht mehr auf die alte unwissende Weise funktionieren,
nicht, dass sie zerstort werden.

8 MN 28 Mahahatthipadopamasutta

Bedingtes Erléschen (pagsiccanirodha) 181



Der besonders tiefgreifende Aspekt von payriccasa-
muppada liegt genau hier: Wie kann Unwissenheit ausge-
l6scht werden? Wie sind Zusammenbrauungen zu léschen?
Wie soll das Bewusstsein erléschen, ohne dass wir bewusst-
los werden? Wie soll Geist-Korper geloscht werden, ohne
sterben zu missen? Diese Aspekte des abh&ngigen Entste-
hens sind der Grund, warum der Buddha darauf bestand, dass
es so tiefgriindig ist. Der Ehrwiirdige Ananda dachte nur, es
sei ,,ziemlich tief*, aber wir sollten dem Buddha zustimmen,
der sagt, es sei ,,am tiefsten*. Es gibt nichts Tiefgrindigeres.

Wenn die durch Unwissenheit geschaffenen Sinnesmedien
- Augen, Ohren, Nase, Zunge, Korper und Geist - erléschen,
erlischt auch der durch Unwissenheit geschaffene Sinneskon-
takt (sa/ayatananirodha phassanirodho). Wenn dieser unwis-
sende Kontakt erlischt, erldschen auf die gleiche Weise die
durch Unwissenheit bedingten vedana - ,,ignorante Gefiihle*
- (phassanirodha vedananirodho). Folglich erléschen alle
anderen Produkte und Symptome der Unwissenheit - unwis-
sendes Verlangen, Anhaften, Werden, Geburt, Altern und
Tod - die sich gegenseitig in paticcasamuppada bedingen,
eines nach dem anderen erlischt, bis dukkha selbst erlischt.
Das Erléschen setzt sich die ganze Reihe hindurch fort, bis
auch Not und Leid verschwinden. Alles, was unter der Macht
der Unwissenheit zusammengebraut wurde, erlischt nachei-
nander.

Unwissenheit I6schen - theoretisch

Avijja (Nichtwissen) selbst erlischt durch vijja (klares, wah-
res Wissen). Paticcasamuppada wird von avijja bestimmt.
Pariccanirodha, das Bedingte Erldschen, wird von vijja be-
stimmt. Wenn Unwissenheit der Oberbefehlshaber des Le-
bens ist, kommt es zum Bedingten Zusammenentstehen.
Wenn der Oberbefehlshaber wahrhaftig ist, also richtiges

182 Unter dem Bodhibaum



Wissen vorhanden ist, kommt es zum Bedingten Erléschen,
und das Leben geht ohne Verlangen, Anhaften und dukkha
weiter. Bitte studiert und vergleicht die beiden - pariccasa-
muppada und pagiccanirodha - bis ihr sie sofort voneinander
unterscheiden konnt. Wann ist Leben Bedingte Zusamme-
nentstehung und wann ist es Bedingtes Erléschen?

Es ist notwendig, dass wir personlich erfahren und sorgfal-
tig beobachten, ob das Leben von vijja oder avijja bestimmt
wird oder nicht. Gewdhnlich und ganz natlrlich wird das
Leben von Unwissenheit dominiert, kontrolliert und gemeis-
tert. Dies liegt daran, dass es normalerweise an wahrem Wis-
sen mangelt; uns fehlt fiir gewohnlich das wahre Wissen, das
der Realitat entsprechend richtig wei. Wenn vijja fehlt,
ubernimmt avijja. Aus diesem Grund sagte der Buddha, dass
Unwissenheit im gesamten Universum existiert, immer be-
reit, einzuspringen und zu tbernehmen, sobald sich eine Ge-
legenheit bietet. Unwissenheit ist weit verbreitet, immer be-
reit, das Leben zu regieren, das Universum zu regieren, so
wie die Dunkelheit sofort die Herrschaft tibernimmt, sobald
das Tageslicht verschwindet.

Im vorigen Kapitel sprachen wir davon, pariccasa-
muppada durch vijja zu regulieren. Dort war die Auflésung
vorubergehend, unsicher. Wenn Weisheit jedoch vollstandig
entwickelt ist, ist das Erléschen dauerhaft. Wenn vijja Kon-
takt regiert, ist er nicht téricht. Von Anfang an gibt es einen
weisen Kontakt statt eines torichten Kontakts. Bei weisem
Kontakt ist Gefuhl nicht téricht und es gibt kein torichtes
Verlangen, Anhaften, Werden und Geburt - daher kein
dukkha. Durch die Kraft des wahren Verstehens existiert kei-
ne dieser torichten Bedingungen. Das ist gemeint, wenn wir
sagen, dass vijja paticcasamuppada regiert.

Nun kdnnen wir verstehen, wie notwendig es ist, vijja oder
paninia zu besitzen. Wir praktizieren Achtsamkeit beim At-
men, um dieses notwendige Wissen und diese Weisheit zu
entwickeln und immer bereit zu sein, sie mit sati zum Mo-
ment des Kontakts zu bringen. Wenn die Achtsamkeit ausrei-

Bedingtes Erléschen (pagsiccanirodha) 183



chend entwickelt ist, dass sie schnell und sensitiv genug ist
und die Weisheit vollstdndig und stark genug ist, kénnen sie
genau im Moment des Kontakts angewendet werden. Dann
ist jeder Kontakt ein weiser Kontakt, da er von vijja regiert
wird. Anstelle von unwissendem Kontakt haben wir weisen
Kontakt, das Ergebnis ist vollig gegensétzlich und dukkha
kann nicht entstehen. Echtes Erléschen ist es dann, wenn die
Probleme nicht mehr reguliert werden mussen, weil sie gar
nicht erst entstehen.

Ldschen ab dem Kontakt - effektiv und praktisch

Theoretisch tritt also vijja auf und avijja erlischt. Mit dem
Erloschen von avijja erléschen sankhara, erlischt visiriana,
erlischt namaripa und so weiter durch den Rest der Sequenz.
Es ist leicht, darliber auf diese theoretische Weise zu spre-
chen. Fir die praktische Anwendung jedoch setzen wir auf
Kontakt. Um paticcanirodha in konkreten Lebensumstanden
umzusetzen, lasst uns im Moment des Kontakts, der Sin-
neserfahrung, sati vijja oder pasisia ins Spiel bringen, sodass
der Kontakt mit wahrem Wissen verbunden ist und nicht mit
avijja. Bei weisem Kontakt treten keine Probleme auf.

Es gibt zwei Worte, die den Kern der Sache ausdriicken;
Bitte denkt an sie: unwissender Sinneskontakt, also durch
Unwissenheit erfahrener Kontakt und wahrlich wissender
Kontakt, also durch richtiges Wissen erfahrener Kontakt. Beli
Sinneskontakt gibt es diese beiden Optionen, die eine ist der
Macht der Unwissenheit unterworfen und die andere von der
Macht des wahren Wissens begleitet. Kontrolliert den Kon-
takt sorgfaltig, damit es nur weisen Kontakt gibt und ihr wer-
det in der Lage sein, Leiden zu beenden.

An diesem Punkt missen wir uns fragen, ob unser Leben
von avijja oder von vijja bestimmt wird. Aus Mangel an Ver-
stdndnis erwachst Ignoranz. Wenn es kein Licht gibt, gibt es

184 Unter dem Bodhibaum



Dunkelheit. Es ist fir alle Menschen gleich. Dieses Leben
stolpert in der Dunkelheit der Unwissenheit vor sich hin. Al-
so studieren wir erst paticcasamuppada, dann studieren wir,
wie man paticcasamuppada reguliert, und schlieBlich l6schen
wir paticcasamuppada. Dies sind der Nutzen und der Wert
des Studierens, Erforschens und Verstehens des Bedingten
Zusammenentstehens.

Den Dhamma des Bedingten Zusammenentstehens
zu sehen bedeutet, den Buddha zu sehen

Vielleicht habt ihr die Worte des Buddha an den Ehrwirdigen
Vakkali gehort: ,,Den Dhamma zu sehen bedeutet, mich zu
sehen. Meinen physischen Kdérper zu sehen, selbst wenn du
ihn tagg7elang festhaltst, bedeutet nicht, dass du mich gesehen
hast.*

Diese Worte bedeuten, dass das Sehen des Dhamma das
ist, was uns den Buddha sehen lasst. An anderer Stelle sagte
er, ,,Den Dhamma zu sehen bedeutet paticcasamuppada zu
sehen.88

Man muss paticcasamuppada erkennen, um den Dhamma
zu sehen, und nur durch die Verwirklichung des Dhamma
kénnen wir dem wahren Buddha begegnen. Kinder, Dumm-
kopfe und andere, denen es an Weisheit mangelt, sehen den
Buddha im physischen Koérper des Buddha. Der physische
Korper des Buddha ist jedoch nicht wirklich der Buddha, er
ist lediglich die Haut oder &ufl3ere Hille. Seinen Korper, seine
Haut fir den wahren Buddha zu halten, ist falsch. Der Bud-
dha selbst war anderer Meinung. Noch tdrichter ist es, Bud-
dha-Bilder fir den tatséchlichen Buddha zu halten. Nun da es

87 SN 22, 87 Vakkali Sutta
8 MN 28 Mahahatthipadopamasutta

Bedingtes Erléschen (pagsiccanirodha) 185



Buddha-Bilder auf der ganzen Welt gibt, sieht irgendjemand
wirklich den Buddha? Man sieht den wirklichen Buddha,
indem man den Dhamma sieht, und man sieht den Dhamma,
indem man paticcasamuppada sieht. Bedingtes Entstehen zu
sehen, bedeutet, zu sehen, wie Leiden geboren und geléscht
wird. Sowohl paticcasamuppada als auch pagiccanirodha zu
sehen, bedeutet, den Dhamma zu sehen und den wahren Bud-
dha zu sehen.

Wir missen nicht nach Indien oder an einen anderen be-
sonderen Ort reisen, um den Buddha zu finden. Wir missen
einfach dorthin gehen, wo wir Bedingtes Zusammenentstehen
finden, das heil3t in unseren eigenen Herzen. Wenn wir patic-
casamuppada dort in unserem eigenen Geist sehen, begegnen
wir dem Buddha. Im Moment sehen wir den Buddha nicht.
Unsere Sicht wird durch einen Vorhang oder Schleier der
Unwissenheit blockiert. Wenn wir diesen Schleier der Un-
wissenheit in unserem Herzen nur ein wenig beiseite ziehen,
werden wir entdecken, dass der echte Buddha genau hier
sitzt, nirgendwo anders. Schiebt einfach den Schleier ein we-
nig beiseite, um den Buddha zu sehen; lasst den Schleier an
Ort und Stelle und ihr werdet Gberhaupt nichts sehen.

Das wahre Wissen, das wir hinter dem Vorhang entde-
cken, ist einfach die klare, tiefgriindige Sicht von idappacca-
yata und paticcasamuppada, von Moment zu Moment flie-
Rend. Wenn alles, alle dhammas, in diesem Licht gesehen
werden, kann avijja keinen Schaden anrichten. Ein solches
vijja kann auch als Vergéanglichkeit und Unbestandigkeit be-
schrieben werden; Unzufriedenheit, Stress und Unzuverlds-
sigkeit; Nicht-Selbst; die bedingte Natur aller Phanomene,
Leerheit und Soheit. Die Beschreibungen des wahren Wis-
sens sind vielféltig, aber GUberlappend und durchdringend.
Durchdringt eines von ihnen - besonders paticcasamuppdda
und pariccanirodha - tiefgreifend, und der Rest wird enthdllt.

Diese wahren Erkenntnisse gelten fir die inneren und du-
Reren Sinnesmedien, das Sinnesbewusstsein und den Kon-

186 Unter dem Bodhibaum



takt. Sie beziehen sich auf Fihlen, Verlangen, Anhaften,
Werden und Geburt. Sie gelten fir alle Gedanken, Emotio-
nen, Erinnerungen, Trdume und Erfahrungen. Sie gelten fir
alle Aggregate des Anhaftens, fir alles, worauf wir unsere
Identitdten und Selbstvorstellungen grinden. Vor allem gel-
ten sie fur dukkha. Kontakt ist ein hervorragender Ort, um
darauf das Licht des wahren Wissens zu fokussieren, doch an
welchem Punkt es auch auftritt, lohnt es sich, diesen tief zu
kontemplieren.

Wo ist dein Schleier der Unwissenheit? Hast du ihn schon
gefunden? Wir bendtigen ein Verstandnis des Bedingten
Zusammenentstehens, das aus unserem eigenen Studium und
unserer eigenen Untersuchung hervorgeht, um diesen Vor-
hang der Unwissenheit sehen zu kénnen. Sobald ihr ihn ge-
funden habt, konnt ihr ihn beiseiteschieben oder ihn mittels
dieses Verstandnisses von paticcasamuppada durchtrennen.
Klares Sehen, grundliches Verstehen, vijja, wird den Vor-
hang der Unwissenheit vollstandig zerstoren.

Wir konnen augenblicklich sehen, dass das Thema des
Bedingten Zusammenentstehens inhaltsschwer ist. Nur um es
zu studieren, bedarf es schon eines griindlichen Studiums.
Die tatsdchliche Praxis ist sogar noch tiefschurfender. Die
Friichte des Ubens von paticcasamuppada zu erkennen, ist
unglaublich profund. Wenn jemand sagen sollte, dass es nicht
tiefgriindig oder nur maRig tiefgrindig ist, missten wir ant-
worten: Rede keinen Blédsinn! Sag’ so etwas Dummes nicht!

Bedingtes Erléschen (pagsiccanirodha) 187






Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit
dem Atmen

,.Ihr Bhikkhus, wenn Achtsamkeit mit dem Ein- und Aus-
atmen entfaltet und zur Fille gebracht wurde, ist sie von
groRer Frucht und groflem Nutzen. Wenn die Achtsamkeit
mit dem Ein- und Ausatmen entfaltet und zur Fille ge-
bracht wurde, vervollkommnet sie die vier Anwendungen
der Achtsamkeit. Wenn die vier Anwendungen der Acht-
samkeit entfaltet und zur Fille gebracht wurden, vervoll-
kommnen sie die sieben Faktoren des Erwachens. Wenn
die sieben Faktoren des Erwachens entfaltet und zur Fille
gebracht wurden, vervollkommnen sie wahres Wissen und
Befreiung.

Und wie, ihr Bhikkhus, wird die Achtsamkeit mit dem
Ein- und Ausatmen entfaltet und zur Fulle gebracht, so
dass sie von grofRer Frucht und groRem Nutzen ist?

Da setzt sich ein Ubender nieder, nachdem er in den
Wald oder zum FuRe eines Baumes oder in eine leere Hiit-
te gegangen ist; nachdem er die Beine gekreuzt, den Ober-
korper aufgerichtet hat, halt er die Achtsamkeit sicher auf-
recht. Bestandig achtsam atmet der Ubende ein, bestandig
achtsam atmet der Ubende aus.“®

8 M 118 Anapanasati Sutta

Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen 189



In den vorangegangenen Kapiteln haben wir besprochen, wie
man den Strom des Bedingten Zusammenentstehens verlang-
samt, staut und schlie8lich beendet. Jetzt werden wir genauer
uber die Achtsamkeit sprechen, die den Strom von paricca-
samuppada stoppt. Insbesondere werden wir die Achtsamkeit
betrachten, die als anapanasati-bhavana bekannt ist - die
Entwicklung von Achtsamkeit bei jedem Ein- und Ausatmen.
Das ist ein weiterer Wissenszweig, der sich mit der mentalen
oder bewussten Seite des Lebens befasst. Sati betrifft den
Geist, insbesondere das Gewahrsein unserer Erfahrung des
Lebens. Wenn ein Verstandnis des Geistes vorhanden ist, ist
es maoglich, mit allen Arten von Problemen, sowohl materiell
als auch mental, fertig zu werden. Die Natur macht ein sol-
ches Verstandnis des Geistes notwendig, so kénnen wir Men-
schen Wissen sowohl in materieller als auch in geistiger Hin-
sicht erlangen.

Das Verstandnis von Korper und Geist gehdren zu-
sammen

Glaubt nicht, dass das Verstandnis des Geistes etwas Neues
sei, das gerade erst mit moderner Psychologie und Wissen-
schaft begonnen hat. SchlieBlich hat der Geist den Kdorper
durch die Evolution, die zum Menschen gefuhrt hat, stets
begleitet. Vom Beginn des menschlichen Lebens an entwi-
ckelten sich korperliches als auch geistiges Erleben gemein-
sam. Allerdings sind zwar Geist und Koérper immer gepaart
und konnen nicht getrennt werden, doch ist die mentale Seite
des Lebens subtiler. Daher wurde sie oft Ubersehen, was
manche Menschen heute auf den Gedanken bringt, das sei
brandneu oder wurde gerade eben entdeckt.

In Wahrheit war geistiges Wissen immer mit kérperlichem
Wissen vereint, sogar auf der instinktiven Ebene. Wir besit-
zen eine instinktive Ebene der Achtsamkeit oder Geistesge-

190 Unter dem Bodhibaum



genwart, die es uns ermdglicht, zu gehen, Nahrung in unseren
Mund zu stecken und andere fiir das Uberleben notwendige
Aktivitaten durchzufiihren. AuBerdem verfligen wir Gber aus-
reichend Intelligenz, pasiia, um mit den Hindernissen des
Lebens umzugehen; wenn z.B. ein Dorn in unserem Ful
steckt, kdnnen wir ihn entfernen. Wir haben geniigend ins-
tinktives samadhi, um einen Stein auf ein Ziel zu werfen.
Dies sind Beispiele fur naturliche samadhi, sati, paniria und
sampajafifia, die bereits auf instinktivem Niveau als absolutes
Minimum in uns existieren.

Jedoch reicht das nicht aus, das wichtigste Problem des
Lebens zu losen, ndmlich das aus dem Strom des Bedingten
Zusammenentstehens hervorgehende Leid. Deshalb missen
wir Achtsamkeit, Intelligenz und Sammlung von der natrli-
chen Ebene ausgehend bis zu dem Grad entwickeln, der das
Problem des Lebens Iésen kann, um ein vollstandiger Mensch
oder Arahant zu sein. Dabei sind Korper und Geist zusam-
men involviert. Folglich ist es notwendig, um Kdérper und
Geist und unser Verstandnis von ihnen gleichzeitig zu entwi-
ckeln

Wenn auch nur durch Zufall ist Wissen entstanden, wie
bei unseren Vorfahren, als sie entdeckten, dass das Kochen
von Fleisch Magen-Darm-Probleme verringerte, oder als sie
herausfanden, dass der Geschmack verschiedener Pflanzen-
séfte und -blatter den Geschmack von Speisen verbessern
konnte. Derartiges materielles Wissen - das Entdecken ver-
schiedener Gewdrze und SoRen - wurde erworben, wahrend
wir noch nackt durch die Walder liefen. Dasselbe gilt fir die
mentale Seite des Lebens. So fanden unsere Vorfahren zum
Beispiel heraus, dass auf bestimmte Weise zu atmen besser,
wohltuender, geslinder oder kraftvoller war. Wir entwickelten
ein Verstandnis daftr, wie man atmen kann, um den Geist zu
beruhigen, zu klaren und zu befrieden. Wir haben gelernt,
auch unsere inneren Probleme zu ldsen. Im Laufe der Zeit
sammelten sich sukzessive Wissen und Verstandnis an durch
Erfahrungen, lber die wir zuféllig stolperten. Trotzdem ist

Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen 191



das von unseren Vorfahren uberlieferte Wissen nicht genug;
wir missen dieses Erbe weiterentwickeln, bis wir diese Dinge
sowohl verstehen als auch Klarheit (ber die Methoden und
Techniken zu ihrer Entwicklung haben. Die Entwicklung von
Achtsamkeit mit dem Ein- und Ausatmen spielt eine wichtige
Rolle auf diesem Wissensgebiet.

Atmen ist forderlich fur Korper und Geist

Die Menschheit hat gelernt die Atmung zu nutzen, um Kor-
per und Geist positiv zu beeinflussen. Wir haben gelernt, die
Atmung zu nutzen, die Atmung zu regulieren und die At-
mung auf alle Arten zu trainieren, die notwendig sind, um die
Frichte zu verwirklichen, die wir anstreben. Wenn wir die
Macht des Geistes kontrollieren wollen, gibt es dafir Metho-
den. Wenn wir den Geist erheben wollen, gibt es Methoden
dafiir. Wie auch immer wir den Geist verandern wollen, es
gibt dafur geeignete Methoden.

Auf der physischen Ebene gibt es, wenn man die Energie
des Geistes unterdriicken will, Medikamente dafur, wie die
Opiate. Wenn man die Energie des Geistes steigern mochte,
kann man verschiedene Stimulanzien wie Amphetamine ein-
nehmen. Man kann Beruhigungsmittel verwenden, um den
Geist zu beruhigen. Wenn man méchte, dass er sich seltsam
verhélt, kann man LSD nehmen. Drogen kdnnen den Geist
auf alle moglichen Arten austricksen. Allerdings benétigten
die alten Einsiedler in den Waldern derartige materielle Me-
thoden, solche Medikamente, nicht. AuRerdem standen sie
ihnen ja auch gar nicht zur Verfligung. Und doch wussten sie,
wie sie ihren Geist trainieren und kontrollieren konnten. Sie
konnten ihn unterdriicken oder stimulieren oder beruhigen
oder was auch immer sie brauchten, indem sie Meditation
benutzten.

192 Unter dem Bodhibaum



Das ist uraltes Wissen, viel alter als unser moderner Ge-
brauch von Pillen. Unsere Vorfahren hatten die Intelligenz,
den Geist selbst und seine Kraft von samadhi zu nutzen, um
den Geist zu unterdriicken oder zu erheben oder zu verandern
oder seine Fahigkeit Probleme zu l6sen, einschliellich der
Heilung von Krankheiten, zu verbessern. Wenn wir die As-
pekte des Geistes und des Geistestrainings wahlen, die am
wesentlichsten sind, wird einer den Geist ruhig und gluckse-
lig machen und ein anderer wird zu Weisheit flihren.

Kurz gesagt, Korper und Geist gehdren seit jeher zusam-
men und missen zusammenarbeiten. Heutzutage wissen die
Menschen nur noch, wie sie ihre Probleme mit materiellen
Methoden l6sen kénnen. Friher wussten die Menschen, wie
sie ihre Probleme I6sen konnten, indem sie mentale Metho-
den anwandten.

Letztlich haben das Wissen und die Technik, die den Geist
betreffen, nur zwei grundlegende Auspragungen. Sonstige
Dinge sind unwichtig und kdnnen beiseitegelassen werden.
Der erste notwendige Aspekt ist die Beruhigung des Geistes,
die Entwicklung von samadhi. Der zweite beinhaltet Intelli-
genz und das Erkennen grundlegender Dinge, die zu Einsicht
und Weisheit fihren. Die samadhi-Seite bringt inneren Frie-
den und Gluck; die Intelligenzseite beseitigt die verschiede-
nen Probleme, die uns belasten.

Auch wenn es sich um zwei Aspekte handelt, sind sie eng
miteinander verbunden und konnen kombiniert werden.
Macht zuerst den Geist friedvoll; dann seht klar die wahre
Natur der Dinge. Die Methode namens Entwicklung von
Achtsamkeit mit dem Ein- und Ausatmen, die der Buddha
verbesserte und systematisierte, beinhaltet beide Aspekte
zusammen, die Entwicklung eines friedlichen, stabilen Geis-
tes und das Verstandnis der Dinge, wie sie wirklich sind. Das
ist das Wertvollste, was uns unsere Vorfahren hinterlassen
haben. Es ist ein Monument fir das Verstandnis des Geistes
aus den Tagen derer, die im Wald lebten. Wir kommen hier-
her, um dies zu lernen und zu tben.

Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen 193



Betrachtung von vier Lebensbereichen

Diejenigen unter euch, die beabsichtigen, Achtsamkeit mit
dem Ein- und Ausatmen zu trainieren, sollten darauf vorbe-
reitet sein, vier Dinge zu verstehen. Das erste ist der Korper
(kaya); das zweite sind die Gefuhle von Freude und Schmerz
(vedana), die mit Sinneseindricken entstehen; drittens der
Geist (citta), der durch solche Geflihle zusammengebraut
wird; und viertens die Dinge (dhamma), gleich welcher Art,
die den Geist tduschen und ihn in Unwissenheit und Leiden
fuhren. Die letzte Gruppe sind all die Dinge, die den Geist zu
Dummbheit und Anhaftung an einem Selbst verleiten, was
immer zu Leiden fihrt.

Die vier Bereiche werden gemeinsam als Anwendungen
oder Grundlagen der Achtsamkeit (satipasthana) bezeichnet,
im einzelnen als Kontemplation des Korpers (kayanu-
passana), damit alle Aspekte des Korpers grundlich verstan-
den werden, Kontemplation der vedana, sodass alle Gefiihle
von Freude und Schmerz, die auf Sinneserfahrung beruhen,
grandlich verstanden werden (vedananupassana), Kontemp-
lation des Geistes (cittanupassanad), damit alle Aspekte des
Geistes grundlich verstanden werden, und Kontemplation der
naturlichen Wahrheit, damit alle Phdnomene, die den Geist
ins Leiden tricksen und tauschen kénnen, grindlich verstan-
den werden, Unwissenheit aufgegeben wird und Leid endet
(dhammanupassana). Dazu missen diese vier Dinge klar
erkannt werden: Korper, Gefiihl, Geist und Dhamma.

194 Unter dem Bodhibaum



Natdrlich normale Korper

Die erste Kategorie betrifft den Kérper und materielle Dinge,
die Basis flir Bewusstsein und Geist. Wir beginnen damit, den
Kdorper zu verstehen, da er grundlegend ist. Der Korper um-
fasst die Fleisch- und Blutaspekte, zusammengeflgt aus den
vier Primérelementen Erde, Wasser, Feuer und Wind.*® Wir
kdnnen diese Aspekte den Fleischkorper oder die Fleischan-
sammlung nennen. Es gibt eine andere Art von Korper, die
als Atem-Korper oder Atem-Ansammlung bekannt ist, beste-
hend aus allen Aspekten des Atmens. Zusammen bilden diese
beiden Arten von Korpern kaya.®' Der Fleisch-Kérper aus
Muskeln, Sehnen, Haut und Organen wird vom Atemkorper
genahrt und erhalten. Wir lernen diese zwei Arten von Kor-
pern zu verstehen, und, wie einer den anderen erhélt. Wir
lernen, richtig zu atmen, damit die Beziehung zwischen den
beiden auch richtig ist. Dann haben wir einen Kdorper, der
gesund, stark und leistungsfahig und von groRtem Nutzen fiir
das Leben ist.

Wenn der Atem-Korper natirlich und normal ist, ist der
Fleisch-Korper normal und natrlich (pakati). Auch das Um-
gekehrte gilt: Wenn der Fleisch-Korper normal und nattrlich
ist, ist der Atem-Kdorper natirlich und normal. Dies zeigt, wie
eng verbunden diese beiden physischen Ansammlungen sind.

% Die 4 Elemente (Erlebensqualitéten) (dhatu oder maha-bhiita)
sind die folgenden: feste - wortl. Erde (pathavi-dhatu); flissige -
Wasser (apo-dhatu); erhitzende - Feuer/Hitze - (tejo-dhatu); be-
wegliche - Wind (vayo-dhatu).

1 Kaya wird gewohnlich mit ‘Korper’ tibersetzt, bedeutet aber eher
eine Gruppe oder Ansammlung von Dingen, eine Anhdufung von
Individuen oder eine kollektive Masse, wie eine Wassermasse oder
eine Truppe von Soldaten. Denkt an eine Ansammlung oder Grup-
pe von verbundenen Phdnomenen, die zusammen ein funktionie-
rendes System ergeben. Das Paliwort fiir Korper, Leib, ist sarira.

Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen 195



Wenn der Atem-Kdorper abnormal ist, ist der Fleisch-Korper
abnormal.

Genauso gilt, wenn der Fleisch-Korper abnormal ist, ist
der Atem-Korper abnormal. Man wird gestort, gestresst und
krank. Diese enge Beziehung macht es moglich, den Fleisch-
korper durch den Atemkorper zu trainieren. Auf dieser Ebene
der Praxis - das heif3t in der Meditation - ist es nicht moglich,
den Fleischkorper direkt zu trainieren, aber wir kdnnen dies
indirekt durch den Atemkdrper tun. Also tben wir eine ruhi-
ge, normale und gesunde Atmung, und so wird auch der
Fleisch-Korper ruhig und normal.

Ein wesentlicher Bestandteil dieses Trainings ist das Erle-
ben und Verstehen der Wechselbeziehung dieser beiden Kol-
lektive. Durch dieses Verstandnis werden wir in die Lage
versetzt, einen Korper zu kultivieren, der gesund, stark, fried-
lich und am besten fiir das Leben geeignet ist, insbesondere
fiir die tieferen Aspekte der Meditationspraxis. Darum geht es
im ersten Abschnitt.

Geflhle eines sensiblen Korpers

Der zweite Bereich betrifft die durch den Kérper wahrnehm-
baren vedana. Korper existieren nicht nur materiell; sie emp-
finden, sie fuhlen. Im Leben kénnen wir Geflihlen von Beha-
gen und Schmerz, Wohlbefinden und Unwohlsein nicht ent-
kommen. Wahrend negative vedana uns irritieren, stellen uns
positive vedana zufrieden. Diese Zufriedenheit oder Befrie-
digung hat zwei Ebenen, die im Zusammenhang mit der
Achtsamkeit beim Atmen genannt werden. Die erste, bekannt
als Verzickung (piti), ist intensiver; diese Gefiihle kdnnen
stark und storend sein. Sobald sich dieses Mal} an Behagen
oder Befriedigung beruhigt hat, verbleibt Gluck oder Freude
(sukha). Nach der Korperberuhigung im ersten Abschnitt
werden diese beiden Arten von vedana flr weiteres Studium

196 Unter dem Bodhibaum



und Training verfugbar. Eines ist belebter, energiegeladener
und turbulenter. Das andere ist subtiler, ruhiger und kihler.
Sowohl Verziickung als auch Freude sind angenehm, aber auf
unterschiedliche Weise. Es ist wichtig den Geschmack von
jedem achtsam zu kosten, bis wir damit grindlich vertraut
sind, weil sie zu Schwierigkeiten im Leben fuhren. Wie wir
bereits erkundet haben, flihrt vedana zu Verlangen, Anhaften,
Egoismus und Leiden. Wenn wir die Gefuhle von Freude und
Schmerz nicht zu regulieren vermdgen, werden wir nicht in
der Lage sein, den Strom des Bedingten Zusammenentste-
hens zu regulieren. Mit anderen Worten, wir werden nicht in
der Lage sein, dukkha zu regulieren. Dass wir Freude, Zu-
friedenheit und Gluck regulieren mussen, um frei von dukkha
zu sein, mag euch seltsam erscheinen. Es ist also wichtig,
diese Angelegenheit genau zu erforschen.

Wir werden vedana untersuchen und studieren, bis wir
klar sehen - und das ist wichtig - dass die uber den Korper
und seine Sinne wahrgenommenen Geflhle die inneren Er-
fahrungen zusammenbrauen, die wir Geist nennen. Die Fa-
higkeit, die empfundenen Gefuihle zu regulieren, macht es
moglich, die Macht, die sie Uber die Erfahrungen von Geist
haben, zu regulieren. Wir nennen dieses Verstandnis ,,das
Wissen, dass vedana die Gestalter des Geistes sind““. Und wir
kdnnen diese Kraft so regulieren, dass sie nicht zu Verlangen,
Anhaften und Leiden fiihrt. In der Lage zu sein, die vedana
zu regulieren, ist der Weg, um den Geist zu regulieren. So
lernen wir also zuerst die Gefiihle kennen, dann trainieren wir
die Beherrschung ihrer Macht, den Geist zusammenzubrauen.
Das ist die zentrale Lektion des zweiten Bereichs.

Geist, der fuhlt und weild

Der dritte Abschnitt betrifft den Geist (citta). Der Geist ist
das Wichtigste, weil er der ,,Ort” ist, an dem alles zusam-

Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen 197



menkommt. Er ist beides, Ursache und Frucht. Citta handelt
und erfahrt. Tatséchlich ist citta bedingt durch vedana. Ge-
fiihle von Freude und Schmerz lassen ihn so oder so denken.
Dieses gesamte Denken wird Geist genannt. Und was die
Menschen im Westen Emotion nennen, ist ebenfalls hier ent-
halten. Wenn wir ihn nicht unter Kontrolle halten kdénnen,
kann er aus der Bahn geraten, falsche Wege einschlagen und
leiden. Wenn citta klug reguliert wird, bleibt er in der Spur,
auf dem richtigen Weg und leidet nicht. Folglich ist es not-
wendig, diesen wichtigen Aspekt des Lebens, den wir ,.citta
nennen, zu verstehen. Bitte richtet besondere Aufmerksam-
keit darauf.

Wir beginnen die Lektionen dieses Praxisbereichs, indem
wir all die verschiedenen Arten von Geist, die auftreten kon-
nen, kennenlernen. Manchmal mag es so aussehen, als lage,
citta direkt zu erkennen, jenseits unserer Fahigkeiten, aber
tatséchlich gibt es Mdoglichkeiten, verschiedene Arten von
citta direkt zu sehen.

Der leidende Geist, wie ist der?

Der Geist, der nicht leidet, wie ist der? Erkennt ihn.

Geist, verschmutzt durch Egoismus, wie ist das? Erfahrt es.
Manchmal gibt es keine Verschmutzung durch Egoismus.
Wisst, wie das ist.

Stellt euch vor, wie es wére, niemals wieder egoistischen
Verschmutzungen (kilesa) unterworfen zu sein. Wir sind in
der Lage zu wissen, wie ein Geist frei von Befleckungen ist.
Citta, der das Ende des Leidens erkannt hat, kann noch nicht
direkt erfahren, aber indirekt vorgestellt oder erahnt werden.
Je besser wir den verschmutzten Geist verstehen, desto naher
sind wir dem Verstandnis eines Geistes vollstdndig jenseits
von Verschmutzung und Egoismus. Bestimmte Geistesarten
konnen direkt erfahren und erkannt werden. Andere kann
man erkennen, indem man aus dem, was wir wissen, das Ge-

198 Unter dem Bodhibaum



genteil folgert und sich vorstellt. So kdnnen wir jede Art von
Geist kennen, was die erste Lektion dieser Gruppe ist.

Die zweite Lektion in diesem Abschnitt besteht darin, den
Geist frohlich zu stimmen. Wir haben schon Erfahrungen mit
den Geflhlen von Verziickung und Freude gesammelt. Jetzt
uben wir uns darin, diese Lektionen zu nutzen, um den Geist
freudig, froh und entzlickt zu machen, wie auch immer wir es
winschen. (Vorher lag die Betonung auf dem eigentlichen
Geflhl; hier richtet sich das Hauptaugenmerk auf die Arten
von citta, die auf verschiedene Weise erfreut werden.) Wir
trainieren, damit es in unserer Hand liegt, wann immer wir
wollen, einen freudvollen Geist zu haben. Wir brauchen kei-
ne Pillen oder Drogen, um uns glicklich zu machen; wir
kdnnen den Geist durch seine eigene Kraft erfreuen.

Die dritte Lektion ist, den Geist samadhi (ruhig, stabil, ge-
sammelt, konzentriert) zu machen. Hier hat samadhi eine
tiefere Bedeutung, als die meisten verstehen, also achtet bitte
sorgféltig darauf, wie samadhi ist. Der erste Faktor von
samadhi ist, dass der Geist rein und frei und ungestort ist.
Das nennt man den ,reinen Geist“. Der zweite Faktor ist,
dass er fest etabliert ist. Seine Energie ist gesammelt und auf
eine einzige Sache fokussiert — er hat also grofRe Stabilitat
und Einheit. Mit anderen Worten, er besitzt hchste Ausge-
glichenheit. Der dritte Faktor ist Aktivitat; er ist absolut be-
weglich, flexibel, bereit und lebendig in der Erfillung seiner
derzeitigen Pflicht. Echtes samadhi ist nicht einfach nur Kon-
zentration, es muss all diese genannten Faktoren und Qualita-
ten haben: Sauberkeit oder Reinheit (parisuddho), Stabilitét
oder Standhaftigkeit (samahito) und Aktivitat oder Leben-
digkeit (kammaniyo). In der Achtsamkeit beim Ein- und Aus-
atmen werden diese Faktoren kultiviert und integriert.

Das bringt uns zur vierten Lektion dieser Gruppe: den
Geist befreien, ihn zum Loslassen bewegen. Er lasst alle Ob-
jekte los oder er befreit sich einfach selbst. Wenn man die
verschiedenen Lektionen praktiziert hat, bis man diesen

Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen 199



Punkt erreicht, lasst der Geist alles los, an dem er sich festge-
klammert oder nach dem er gegriffen hatte.

Die citta betreffende Gruppe besteht aus diesen vier Lek-
tionen: Erleben aller Arten von Geist, Geist erfreuen, Geist
sammeln und Geist befreien. Wenn diese vier vollendet sind,
ist die Kontemplation des Geistes (cittanupassana) nach den
Prinzipien der Achtsamkeit mit der Ein- und Ausatmung ab-
geschlossen.

Nicht langer von Phdnomenen ausgetrickst

Die letzte Gruppe betrachtet dhammas. Dhamma bedeutet
alle Dinge und Phanomene, die Grundlagen dafir sind, uns
selbst dazu zu bringen, uns an sie als Ich oder Mein zu
klammern. All diese triigerischen Dinge, ob positiv oder ne-
gativ, tricksen den Geist ins Festhalten. Sogar Gott, ebenso
wie das Nibbana des Buddhismus, kann eine Grundlage flr
das Festhalten sein. Ohne Ausnahme ist alles eine Grundlage
fiir das Anhaften, sowohl bedingte, veranderliche Phdnomene
(sarkhata) als auch das Unbedingte und Unveranderliche
(asarikhata).

Dieser Abschnitt dient dazu, alles zu durchschauen, bis es
kein Festhalten an irgendetwas mehr gibt.

Um es einfach auszudriicken, von den niedrigsten, grobs-
ten Phanomenen bis zum hdochsten, erhabensten Ding - wel-
che Bedeutungen wir ihm auch immer geben mdgen - alle
sind Grundlagen fir das Festhalten. In diesem Abschnitt wer-
den wir uns an keine von ihnen klammern. Das hochste
Dhamma, die hochste Wahrheit, die wir um des vollstandigen
Nicht-Anhaftens willen erkennen missen, ist Soheit
(tathata). Ph&nomene sind natlrlicherweise ,.einfach so“,
,,gerade so*, ,,nur so““. Wenn all diese Dinge schlicht als ,,ein-
fach so seiend“ gesehen werden, wird es kein Festhalten
mehr geben, weder am Positiven noch am Negativen.

200 Unter dem Bodhibaum



Wir erkennen die Soheit aber nicht, indem wir darauf warten,
dass sie erscheint. Es gibt eine Folge von Einsichten und Er-
kenntnissen, die in der Verwirklichung der Soheit gipfeln.
Das heil3t, wir beginnen damit, Verganglichkeit oder Unbe-
standigkeit zu erfahren und zu sehen (aniccam), das ist die
erste Lektion des vierten und letzten Abschnitts, die Kon-
templation der Vergédnglichkeit und der verganglichen, nicht
dauerhaften Natur von bedingten Dingen (aniccata). Anic-
cata, der Zustand oder die Tatsache, nicht von Dauer zu sein,
bezieht sich auf die stdndige Verdnderung und auf die Tatsa-
che, dass sich die Dinge durchwegs im Fluss befinden - auf-
grund ihrer Bedingtheit durch Ursachen und Voraussetzungen
(hetu-paccaya). Die Dinge entwickeln sich gemaR diesen
Ursachen und Bedingungen und mussen sich &ndern, wenn
sich diese Ursachen und Bedingungen &ndern. Vergéanglich-
keit zu sehen ist der Beginn des Sehens der Soheit.

Wenn wir uns die Sache genauer ansehen, erkennen wir,
dass wir mit all diesen vergéanglichen Dingen leben missen.
Vergangliche, unsichere Dinge ertragen zu mussen, wird
dukkhara (Leidhaftigkeit, Unbefriedigtsein) genannt. Wort-
lich ,,der Zustand des Schwer-zu-ertragen-Seins®. Das ist
Sosein auf einer tieferen Ebene zu erkennen.

Als néchstes sehen wir, dass in diesen vergéanglichen, be-
dingten Dingen, die sich standig andern und schwer zu ertra-
gen sind, kein echtes, substanzielles Selbst (atta) zu finden
ist. Diese Einsicht ist anattata, der Zustand, dass solche Din-
ge sich nicht unabhédngig als dauerhaftes Selbst etablieren
konnen. Die Tatsache der Nicht-Selbstheit (anattata) zu er-
kennen bedeutet, Soheit noch tiefer oder klarer zu sehen.

Alle drei Eigenschaften zusammen werden als ,,natlrli-
cherweise einfach so seiend* betrachtet. Der Begriff dafir ist
etwas seltsam, dhammatthitata (wortl. im Dhamma oder in
der Natur stehend), das natirliche Bestehen, die Normalitat
oder Natirlichkeit dieser Tatsachen.

Weitergehend kontempliert man, warum die Dinge auf
diese Weise sind. Man erkennt, dass dies einfach der naturli-

Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen 201



che, gewohnliche Gang der Dinge ist (den wir aufgrund von
Unwissenheit und Verlangen Ubersehen). Zudem unterliegen
alle dhammas dem Naturgesetz, wie dem Gesetz der Beding-
ten Zusammenentstehung, das alles kontrolliert. Das nennt
man Einsicht in die Gesetzméaligkeit aller Natur (dhamma-
niyamata).

Wenn sich die Einsicht in diese Sequenz vertieft, erkennen
Wir idappaccayata, das grundlegende Prinzip des abhangigen
gemeinsamen Entstehens.

Wenn wir Klar sehen, dass es nur den Strom des Bedingten
Zusammenentstehens gibt, sehen wir, dass es in all dem kein
Selbst geben kann, was nichts anderes als das Erkennen der
Leerheit (susifiata) ist. Dies ist das hochste Dhamma und es
muss verwirklicht werden, wenn wahre Befreiung geschehen
soll. Suniriata ist ein sehr schwer zu verstehendes Wort; bitte
untersucht, reflektiert, erforscht, beobachtet und beminht
euch, bis ihr dazu in der Lage seid susisiata zu erkennen. Das
ist nichts, um damit herum zu spielen. Dieses wichtigste
Dhamma grundlich zu realisieren bringt die hochsten Frichte
des Buddhismus. Ob Mahayana- oder Theravada-Buddhis-
mus, das Erkennen von Leerheit ist der gemeinsame essenti-
elle Kern des Buddhismus. Seine Verwirklichung ist das En-
de, die Erfullung von Buddhismus.

Sunniata ist nicht Nichts oder Nihilismus. Alles ist, was es
ist, aber nichts hat irgendetwas, das wahrhaft Selbst genannt
werden kann. Alle Dinge sind leer von Selbst. Das Univer-
sum ist voll von allen méglichen Dingen und sie alle sind leer
von einem Selbst. In diesem Korper, in diesem Leben und in
diesem Fluss geistiger Erfahrung geschehen alle Arten von
Dingen, aber jedes von ihnen ist leer von Selbst. Dies ist die
Bedeutung von ,.die Leerheit sehen®. Wenn sich die Abfolge
von Einsicht und Verwirklichung bis zu dem Grad vertieft
hat, die Leerheit aller Dinge zu sehen, dann ist die Soheit
(tathata) vollstandig realisiert.

202 Unter dem Bodhibaum



Das ist alles, was es gibt. Bedingt oder unbedingt, positiv
oder negativ, alles ist von Leerheit geprégt, alles ist leer von
Selbstheit.

Nicht von irgendetwas zusammengebraut

Soheit oder tathata zu sehen ist der Hohepunkt. Der Geist hat
das Interesse an den Dingen verloren und befindet sich nicht
mehr unter dem Einfluss von positiv und negativ. Phanomene
und Noumena haben fir diesen Geist keine Bedeutung.”
Diese Art von Geist wird als ,,atammayata besitzend* be-
schrieben. Dies ist ein wunderbares Wort. Bitte ibersetzt es
nicht, auch wenn es schwer zu merken ist und es Zeit brau-
chen wird, es zu verstehen und schatzen zu lernen. Das Er-
kennen von tathata fuhrt zum Durchdringen von atamma-
yata.

Wortlich bedeutet atammayata ,,der Zustand, von nichts
beeinflusst zu werden.

Nichts kann diesen Geist erzeugen, beeinflussen oder zu-
sammenbrauen. Der Geist, der dies vollstandig durchdrungen
hat, ist der hochste Geist, weil er in atammayata verweilt.
Einige von euch mdgen dies als fad oder geschmacklos anse-
hen, worauf ich nichts zu erwidern habe. Ich hoffe jedoch,
dass einige von euch verstehen werden, was es heil3t, unzu-
sammenbraubar zu sein. Die Vertiefung der Erkenntnis be-
ginnt mit der Einsicht in Verganglichkeit, Unbefriedigendheit
und Nicht-Selbstheit. Sie fahrt damit fort, die Naturlichkeit
dieser Tatsachen zu sehen, die GesetzméaRigkeit aller Natur
und die Konditionalitat und sie erfullt sich in der Schau von
Leerheit, Soheit und atammayata. Insgesamt gibt es drei
Dreiergruppen von Einsichten, insgesamt also neun Einsich-

%2 <‘Bedeutung’ bezieht sich hier auf die geisterzeugten Bewertun-
gen von Phanomenen, die zu Anhaften und Leid fiihren.

Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen 203



ten oder Dhamma-Augen. Was flr eine schéne Art, das Le-
ben zu betrachten!

Bitte erinnert euch an diese neun ,,Augen und diskutiert
sie regelmalig mit euren Dhamma-Freunden. Diese neun
Augen stellen die direkteste Abkiirzung dar, um zum Herzen
des Buddhismus, dem Endpunkt des Buddhismus, vorzusto-
Ren. Sie bilden die erste, Uberaus wichtige Lektion dieses
letzten Abschnitts zum Uben von anapanasati.

Ausgehend von dieser tiefgehenden Grundlage des aufei-
nanderfolgenden Erkennens von Verganglichkeit, Unbefrie-
digendheit, Selbstlosigkeit und so weiter, beginnt das Anhaf-
ten, das wir an allen Dingen hatten, sich aufzulGsen. Dieses
allmahliche Verblassen ist viraga. Die Kontemplation der
Auflésung des Anhaftens ist die zweite Lektion dieser vierten
Gruppe. Das Verblassen fihrt zum Erldschen (nirodha). Die
Gewohnheiten des Festhaltens, die es einmal fest eingegraben
gab, wurden geschwacht, aufgelost und sind ins Erléschen
Ubergegangen. Betrachtet dies als dritte Lektion hier.

SchlieRlich ist die vierte Lektion dieser Gruppe Befreiung
(vimutti). Interessanterweise nennt die Belehrung zur Acht-
samkeit mit dem Ein- und Ausatmen dies Zurilickwerfen
(parinissagga). All die Dinge, an denen wir uns jemals fest-
gehalten haben, werden zuriickgeworfen, das heif3t, sie wer-
den der Natur, ihrem rechtmafigen Besitzer, zuriickgegeben.
Vorher waren wir Diebe, die sich das Leben, unseren Kdorper,
unsere Erfahrungen, Tugenden, Laster und alles andere als
Ich und mein angeeignet haben. Jetzt geben wir sie alle auf,
geben sie alle der Natur, der Leerheit zurlick. Friher waren
wir ziemlich dumm, aber jetzt nicht mehr. Alles Positive und
Negative wird zurtickgeworfen. Jetzt sind wir frei und
andapanasati ist vollendet.

Um diesen Uberblick tber die Achtsamkeit mit dem Atem
besser verstehen zu kdnnen, mochte ich ihn noch einmal zu-
sammenfassen. Bitte nehmt euch das zu Herzen. Im ersten
Abschnitt lernen wir, den Korper gut genug zu verstehen, um

204 Unter dem Bodhibaum



ihn zu meistern. Im zweiten Abschnitt lernen wir die Gefiihle
des Korpers gut genug zu verstehen, um sie zu meistern. Im
dritten Abschnitt lernen wir den Geist gut genug zu verste-
hen, um ihn zu meistern. Im vierten Abschnitt lernen wir al-
les, was uns zum Anhaften verleitet, so gut zu verstehen, dass
uns nichts davon mehr tduschen kann und wir folglich die
Meisterschaft Uber alles haben. Noch einmal, noch prégnan-
ter:

Erstens: Kontrolle Gber den Korper

Zweitens: Kontrolle tber empfindbare Gefiihle

Drittens: Kontrolle tiber den Geist

Viertens: Kontrolle tber alles, was uns zu térichten Anhaf-
tungen verleiten kann.

Diese vier Abschnitte bestehen jeweils aus vier Ubungen
oder Lektionen, insgesamt also aus sechzehn.®® Dies sind die
sechzehn Phasen von anapanasati, wie sie urspringlich vom
Buddha gelehrt wurden.

% Detailliert besprochen in Anapanasati - Die sanfte Heilung der
spirituellen Krankheit, BGM 2002

Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen 205






Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen

Wenn das Kind heranwéchst und seine Sinnesfahigkeiten
heranreifen, spielt es solche Spiele wie zum Beispiel mit
Spielzeug-Pfligen, mit Holzklétzen, Purzelbaum, mit
Windmdhlen, mit Spielzeug-MaRen, mit Wagen und mit
Pfeil und Bogen.

Wenn es weiter heranwachst und seine Maglichkeiten
noch weiter heranreifen, ergétzt es sich an und verliert
sich in den fiinf Strangen der Sinnesvergniigen.®* Sie fiih-
ren dazu, dass es sich verbindet, durch die Augen mit
Formen, durch die Ohren mit Klangen, durch die Nase mit
Gerlchen, durch die Zunge mit Geschméckern, durch den
Kdrper mit Beruhrungsobjekten, die alle erwiinscht, be-
gehrt, angenehm und liebenswert sind, Sinnlichkeit her-
vorrufen und die Grundlagen der Lust sind.

Wenn der Jugendliche mit dem Auge eine Form sieht,
... mit den Ohren einen Klang hort ... mit der Nase einen
Geruch riecht ... mit der Zunge einen Geschmack
schmeckt ... mit dem Korper eine Beriihrung erfahrt ... mit
dem Geist einer Vorstellung gewahr wird, ist er begierig
nach ihr, wenn sie angenehm ist, lehnt sie ab, wenn sie un-
angenehm ist. Daher fehlt es dem Geist an Tugend, er lebt
ohne Achtsamkeit hinsichtlich des Koérpers, erkennt nicht
klar, der Wirklichkeit entsprechend, die Befreiung des
Geistes und die Befreiung durch Weisheit, die das restlose
Erloschen der Vielzahl Gbler, unheilsamer dhammas ist.

% kamaguna

Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen 207



Derart durch Zu- und Abneigung konditioniert, ergotzt
er sich am Gefiihl, welches Gefiihl er auch immer fihlen
mag - ob angenehm oder schmerzhaft oder weder-
schmerzhaft-noch-angenehm - ist betort davon, schwelgt
darin und wird davon berauscht. Weil er dies tut, erscheint
Erg6tzen®™ am eigenen Verlangen in ihm. Ergétzen an Ge-
fiihlen ist Anhaftung. Bedingt durch Anhaften ist Werden;
bedingt durch Werden ist Geburt; bedingt durch Geburt
entstehen Altern und Tod, Sorge, Klagen, Schmerz, Trauer
und Verzweiflung. Das Bedingte Zusammenentstehen die-
ser ganzen Masse von dukkha geschieht naturgemaR in
dieser Weise. %

In den Pali-Suttas gibt es zwei Beschreibungen dessen, was
unter dem Bodhi-Baum zum Zeitpunkt des groRen Erwachens

% pandi

% MN 38 Mahatanhasankhayasutta. Ajahn Buddhadasa fiihrt aus:
Diese Stelle zeigt uns erstens, dass das Kind alt genug werden
muss, um Anhaften in Bezug auf die vedana erfahren zu kénnen
damit der Strom des Bedingten Zusammenentstehens in seinem
Geist durch die Kraft der Ignoranz aufsteigen kann. Zweitens zeigt
sich hier deutlich, dass Werden und Geburt erst aufsteigen, nach-
dem Festhalten an vedana vorhanden ist und nicht unmittelbar
nach der Geburt aus dem Mutterleib, wie es gewdhnlich in der
Umgangssprache verstanden wird. Diese Suttenstelle benutzt die
Sprache des Bedingten Zusammenentstehens, also die Dhamma-
Sprache. Bhava und jati entstehen jedes Mal, wenn an vedana an-
gehaftet wird. In der Dhamma-Sprache treten also Altern und Tod
sogar fur ein Kind auf - die bedriickenden Probleme, die mit der
Bedeutung von ,,Altern und Tod* verbunden sind, die wahrlich
dukkha erzeugen, wenn daran angehaftet wird, so dass sie Macht
uber den Geist des Kindes erlangen.

208 Unter dem Bodhibaum



(sambodhi) des Buddha geschah. In der einen Version, die in
verschiedenen Texten auftaucht, verwirklichte der Buddha
die drei hochsten Wissen (tevijja). Im ersten vijja, so wird es
allgemein verstanden, erinnerte er sich an seine friiheren Le-
ben (pubbenivasanussatiniana, wortlich: Wissen durch Erin-
nerung an fruhere Verweilorte). Laut dieser Darstellung
konnte er sich dem traditionellem Verstandnis nach bis weit
in die Vergangenheit zuriick an seine eigenen friheren Ge-
burten erinnern. Ausnahmslos werden sie als auf ein und die-
blickte er, wie die Wesen ihren Handlungen entsprechend
weiterwandern (cutapapataniana), also wie die Wesen ihrem
kamma entsprechend dahinscheiden und wieder erscheinen.
Mit dem dritten vijja erkannte er die Zerstorung der Triebe
(asavakkhyariana). Die asavas (Ausflisse, Vergarungen) sind
die tiefste Ebene der Verunreinigung; wenn ihnen vollstandig
ein Ende gesetzt wurde, ist keine weitere Verunreinigung,
kein Egoismus und kein Leiden mehr mdglich. Dies ist die
am h&ufigsten erzahlte Beschreibung der Nacht des Erwa-
chens des Buddha.

Der Buddha erwachte zum Bedingten Zusammen-
entstehen

An anderer Stelle der Pali-Texte heif3t es, dass der Buddha zu
paticcasamuppada erwachte.®” Es gibt auch Berichte dartiber,
dass der Buddha unmittelbar nach seinem Erwachen, wah-
rend er noch unter dem Bodhi-Baum sal}, das Bedingte Zu-
sammenentstehen kontemplierte.”® Zusammen genommen
ergeben diese Berichte eine zweite Beschreibung des grof3en

7 7.B. MN 26 Ariyapariyesana Sutta & SN 12, 65 Nagara Sutta
% Ud I-11Il & Mv I, 1. Die Erzahlung von der Erleuchtung

Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen 209



Erwachens des Buddha. Unmittelbar nach diesem, wéhrend
der ersten vierstindigen Nachtwache, untersuchte der Buddha
paticcasamuppada in der vorwarts gerichteten Abfolge
(anuloma), beginnend mit der Unwissenheit, dann die Zu-
sammenbrauungen und so weiter, eines nach dem anderen.
Waéhrend der zweiten Nachtwache Uberpriifte er pariccasa-
muppada in der umgekehrten Reihenfolge (pariloma), begin-
nend mit dukkha, dann Geburt, Werden, Anhaften und so
weiter, den ganzen Weg zuriick zur Unwissenheit. In der drit-
ten Nachtwache untersuchte er dann den paticcasamuppada
sowohl in vorwaérts- als auch in rickwartsgerichteter Reihen-
folge bis zur Morgenddmmerung.

Von diesen beiden Versionen ist die zweite einleuchtender
und akzeptabler im Hinblick auf die Gesamtthematik und
Gedankenstrange der Pali-Suttas. In der anderen Darstellung
entspricht das erste Wissen Uber die Erinnerung an vergange-
ne Leben (pubbenivasanussatiniana) der Sprache des Eterna-
lismus (sassatadizzhi), genau wie in den vorbuddhistischen
Upanishaden, die von einem Selbst oder Individuum spre-
chen, das Uber viele Leben hinweg immer wieder geboren
wird. Der Glaube, dass dieselbe Person wiederholt wiederge-
boren wird, ist der Eternalismus, den der Buddhismus unter-
binden will. Diese Vorstellung hat mehr mit Volksglauben
und der Philosophie der Upanishaden gemein als mit dem
Kern der Botschaft des Buddha.

Die zweite Erkenntnis bezieht sich auf das Dahinscheiden
und Wiedererscheinen von Wesen gemall ihrem kamma
(cutapapataniana). Dies wird in der Sprache der Menschen im
Allgemeinen so verstanden, dass ein und dasselbe Wesen aus
einer Existenz (bhava) verschwindet und in einer anderen
wieder auftaucht, den karmischen Einflliissen entsprechend,
die irgendwie von einer Existenz in die ndchste tbertragen
werden. Dies ist jedoch keine spezifisch buddhistische Lehre.
Im Grunde genommen lehrt der Buddhismus das Ende von
kamma, ein Leben jenseits des kamma, und nicht ein Weiter-

210 Unter dem Bodhibaum



werden entsprechend dem kamma. Der edle Pfad zielt auf die
Freiheit von kamma ab; ein Leben unter der Herrschaft des
kamma ist einschrénkend qualvoll, und beschwerlich. Es
reicht nicht aus, sich einfach kamma zu ergeben, zu sterben
und den Friichten unserer Handlungen entsprechend wieder-
geboren zu werden. Im Buddhismus muss die befreiende Ein-
sicht weiter gehen als das.

Keines dieser beiden ersten Wissen kann als wahrhaft
buddhistisches Prinzip betrachtet werden. Warum sind sie
dann in den Pali-Schriften enthalten? Ich bin der Ansicht,
dass die Zusammensteller der Lehrreden diese Passagen viel-
leicht zum Nutzen der einfachen Menschen aufgenommen
haben. Sie sind in der Umgangssprache der Menschen ausge-
drickt und allgemein verstandlich. Fur diejenigen, die nicht
in der Lage sind, paticcasamuppada und das Ende von
kamma zu verstehen, wurden diese Passagen um der Moral
willen aufgenommen. Diese Erz&hlung uber das Erwachen
des Buddha ist zum moralischen Nutzen der gewdéhnlichen
Menschen.

Die zweite Darstellung hingegen stellt paticcasamuppada
in den Mittelpunkt des Erwachens des Buddha. Er driickte
sein Erwachen nicht nur in diesen Begriffen aus, sondern
beschrieb auch, wie er Uber paticcasamuppada sowohl vor
dem Erwachen als auch unmittelbar danach reflektierte und
kontemplierte. Nachdem er eine Woche lang die Glickselig-
keit der Befreiung erfahren hatte, untersuchte und erforschte
er eine Nacht lang das Bedingte Zusammenentstehen, wobei
er sich in der ersten Nachtwache dem Entstehen von paticca-
samuppada widmete. Er untersuchte dies wiederholt von
Unwissenheit ber Zusammenbrauungen bis hin zu dukkha.
Er verbrachte vier volle Stunden damit, diese Wahrheit
grindlich zu durchdringen. In den néchsten vier Stunden un-
tersuchte er die Kausalitat des Leidens bis hin zur Unwissen-
heit in allen Einzelheiten. In den letzten vier Stunden unter-
suchte er das Bedingte Zusammenentstehen in beide Rich-
tungen, vorwaérts und rickwaérts. Dies zeigt die zentrale Be-

Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen 211



deutung des paticcasamuppada. Die aufgezeichnete Formel
ist kurz und pragnant; der Buddha betrachtete sie zwolf Stun-
den lang ohne Unterbrechung vorwarts und ruckwarts. Er
hatte die tiefste spirituelle Erfahrung davon: vorwarts, rick-
waérts und sowohl vorwaérts als auch riickwarts, jeweils vier
volle Stunden lang. Bitte bedenkt, wie tiefgriindig, wie
schwierig, wie subtil und wie wichtig dies ist. Dies sollte fur
alle ernsthaften Meditierenden von grof3em Interesse sein.

Die Worte, die wir mit ,,vorwarts* und ,,rickwarts* tber-
setzt haben - anuloma und pariloma - kdnnen recht weitge-
fasst verstanden werden. So erklaren wir der Verstandlichkeit
halber anuloma (mit dem Strich) als die Priifung der entste-
henden Sequenz, also paticcasamuppada. Das Gegenteil,
pariloma (gegen den Strich), ist die erléschende Sequenz,
also pariccanirodha. In der ersten Nachtwache untersuchte
und Uberprifte der Buddha, wie Bedingtes Zusammenentste-
hen entsteht. In der zweiten Wache untersuchte und tberprif-
te er das Bedingte Erléschen. In der letzten Wache untersuch-
te und Uberpriufte er beides. Dieses Verstandnis ist &ul3erst
vernunftig und wird von den Kernthemen der Lehrreden voll
unterstutzt.

Bitte denkt Uber diese wichtige Frage nach: Habt ihr je-
mals auf diese Weise praktiziert? Habt ihr jemals das patic-
casamuppada in der Weise untersucht, wie es der Buddha
vor, wahrend und nach seinem Erwachen tat? Wir schlagen
vor, dass ihr das Bedingte Zusammenentstehen in der glei-
chen Ausfihrlichkeit, mit der gleichen Ernsthaftigkeit und
Intensitat untersucht und erforscht. Dann werdet ihr es viel-
leicht so verstehen, wie er es tat. Es wird sich fiir euch loh-
nen, dem Beispiel des Buddha zu folgen.

Zwei Auffassungen von kamma

Dies ist eine gute Stelle, um Uber kamma nachzudenken.
SchlieBlich weist es Parallelen zur Lehre vom Bedingten Zu-
sammenentstehen auf, wenn auch mit weniger Prazision und

212  Unter dem Bodhibaum



Tiefe. Eben haben wir die zweite Erkenntnis (im ersten Be-
richt Uber das Erwachen des Buddha) besprochen, dass die
Wesen nach dem Tod gemaR ihrem kamma weiterwandern.
Das Problem dabei besteht darin, dass wir dies nicht als das
Verstéandnis von kamma auffassen kénnen, das den buddhisti-
schen Grundprinzipien entspricht. Vielmehr ist dies einfach
die Standardversion von kamma, die in Indien vor der Zeit
des Buddha existierte. Schon vor dem Erwachen des Buddha
lehrten die Upanishaden, dass Wesen nach dem Tod gemaR
der kamma-Wirksamkeit wiedergeboren werden. Sogar das
Christentum, zumindest die gangigen Formen, lehrt so ziem-
lich dasselbe. Wenn das nicht die wahre buddhistische Lehre
ist, was ist es dann?

Im Buddhismus geht es in der zentralen Lehre (ber
kamma um die Praxis, die kamma bedeutungslos macht, ,,das
kamma, das kamma beendet. Dieses kamma transformiert
uns dber alle Einflusse von kamma hinausgehend, was der
einzigartige, tiefere Aspekt der kamma-Lehre des Buddha ist.
Die Vorstellung, dass gute Taten zu guten Ergebnissen und
schlechte Taten zu schlechten Ergebnissen flihren, war eine
allgemeine Lehre, die es bereits vor dem Erscheinen des
Buddha gab. Der Buddha leugnete oder widersprach solchen
kamma-Lehren (kammavadi) nicht, die in irgendeiner Form
in allen Religionen zu finden sind. Fur sein Ziel - die Beendi-
gung des Leidens - waren solche Lehren jedoch nicht ausrei-
chend. Deshalb ging der Buddha noch weiter: Seine eigentli-
che Lehre handelt davon, nicht in der Falle von kamma ge-
fangen zu bleiben, also kamma und seine Folgen zu transzen-
dieren.

Erlaubt mir noch einmal darauf hinzuweisen, dass die
meisten Bucher ber Buddhismus mit Kapiteln tber ,,Kamma
und Wiedergeburt* nicht korrekt sind, sofern sie wirklich
beabsichtigen, den Buddhismus darzustellen. Ihr Verstandnis
von ,,Wiedergeburt* ist nicht korrekt, wie wir bereits erklart
haben, und ihre Darstellungen von kamma sind bestenfalls
unvollstandig. Wenn wir ,,Kamma im Buddhismus* erklaren

Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen 213



wollen, reicht es nicht aus, zu lehren, dass gute Handlungen
gute Fruchte bringen, schlechte Handlungen schlechte Friich-
te bringen und wir unweigerlich die Frichte unseres guten
und schlechten kamma erhalten. Eine korrekte buddhistische
Erklarung muss den Fokus auf ,,das kamma, das alles kamma
beendet richten. Die Praxis des edlen achtfachen Pfades ist
das kamma, das alles kamma beendet. Die Lehre des Buddha
uber kamma besteht darin, frei von kamma, nicht von ihm
gefangen zu sein, so dass kamma keine Macht mehr (ber un-
ser Leben hat. Wenn ihr auf diese Buicher sto3t und das, was
sie Uber kamma sagen, im Einklang mit dem hier dargelegten
Verstandnis interpretiert, habt ihr eine viel bessere Chance, es
richtig zu verstehen und damit kamma und Leiden zu beseiti-
gen.

Der Buddha vervollkommnete die Lehre von kamma

Die Lehren, die in Indien vor dem Erwachen des Buddha
existierten, sind als sanantanadhamma bekannt: Traditionen,
die schon so lange existierten, dass niemand sagen kann, wie
lange schon. Als der Buddha erschien, lehnte er nicht alle
diese Lehren ab oder verwarf sie, sondern nur diejenigen, die
mit dem mittleren Weg der Lehre und Praxis in Konflikt
standen. Er akzeptierte alle, die hinreichend korrekt und niitz-
lich waren; es gab eine ganze Reihe, die mit seinem Erwa-
chen in Einklang zu bringen waren. Dann baute er solche
Lehren aus, vervollstandigte und vervollkommnete sie, wie er
es im Fall von kamma tat, damit sie auch ,,das Ende von
kamma* umfassten.

Die Lehre, dass die Menschen ihr Leben entsprechend ih-
rem kamma erfahren, war nicht ganz korrekt. Diese niedrige-
re Lehre ist auf einer bestimmten Ebene richtig, sie entspricht
dem Verstdndnis der normalen Menschen und unterstitzt
moralisches Verhalten. Sie war bezogen auf die Moral und

214 Unter dem Bodhibaum



die relative Wahrheit richtig. Fir ein volles und vollstdndiges
Verstandnis von kamma muss sie jedoch die Befreiung vom
Leiden beinhalten.

Fur immer im Geféngnis von kamma gefangen zu sein, ist
kein Buddhismus. Wenn uns standig alles entsprechend dem
kamma widerféhrt, kann es niemals eine Befreiung (vimutti)
geben. Damit eine Lehre und Praxis wahrer Buddhismus
sind, missen wir durch sie von der Macht und Unterdrtickung
von kamma befreit werden kdnnen. Daher musste der Buddha
kamma lehren, das kamma beendet.

,Jenseits des kamma* ist eine lokuttara-Lehre, eine Lehre
uber und jenseits der Welt. Die gewdhnlichen kamma-Lehren
sind lokiya, Teil und Bestandteil der Welt. Lokiyadhamma ist
fir den Geist, der noch in den weltlichen Bedingungen ge-
fangen ist. Lokuttaradhamma ist fir den Geist, der frei von
weltlichen Bedingungen ist und dartber hinausgeht. Der
Buddha nahm eine Reihe der alten Lehren auf und vervoll-
kommnete sie in seinem Lokuttaradhamma-System. Die bud-
dhistische Lehre Uber kamma - der edle achtfache Pfad, der
kamma beendet - ist ein perfektes Beispiel dafiir, wie der
Buddha die alten Lehren vervollstandigte.

Zu den anderen von ihm akzeptierten sanantanadhamma
gehdren die Nicht-Rache (avera), das Nicht-Verletzen (avi-
himsa Gewaltlosigkeit), die funf sila, verschiedene samdadhi-
Praktiken und die formhaften und formlosen jhana. Bitte
macht euch bewusst, dass der Buddhismus eine gewisse An-
zahl alterer Lehren und Praktiken enthdlt, die der Buddha
aufgenommen, vertieft und vervollstandigt hat, um dukkha zu
I6schen. Es ist wichtig, diese Tatsache zu verstehen, damit
wir die alten Versionen solcher Lehren nicht mit den neuen,
vervollkommneten Versionen verwechseln.

Jesus Christus sagte mehr oder weniger das Gleiche: ,,Ich
bin nicht gekommen, um die alten Lehren abzuschaffen, son-

Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen 215



dern um sie zu erfullen.“®® Jesus hat nicht versucht, das Ju-
dentum, sein Gesetz und seine Propheten abzuschaffen, son-
dern fand es unvollstdndig. Anstatt sich gegen alle judischen
Traditionen zu stellen, tat er, was er konnte, um sie zu ver-
vollstandigen. Jesu Haltung und Praxis waren &hnlich denen
des Buddha, der die Lehren der Upanishaden tber kamma
und Ahnliches vervollstandigte. Zu diesem Zweck lehrte er
das Ende von kamma.

Zwei Ebenen der Lehre

Diese Beispiele zeigen deutlich, dass es zwei Ebenen der
Lehre gibt, die beide notwendig sind. Die eine ist um der Mo-
ral willen, flr diejenigen, die noch an das Selbst glauben und
daran festhalten. Die moralische Ebene der Lehre ist flr die-
jenigen notwendig, die die Dinge nur im Sinne von ,.ich und
mein“ verstehen konnen, die moralische Lehren benétigen,
die auf einer weltlichen Ebene funktionieren. Sie lehrt die
Menschen, wie sie moralisch und friedlich in der Welt leben
kénnen, wie sie weniger selbstsiichtig an ihrem Selbst fest-
halten und dadurch weniger leiden mussen.

Fur diejenigen, die ein hoheres Ziel verfolgen, kon-
zentriert sich die Lehre des Buddha auf das Loslassen des
Selbst, darauf, dass alles Nicht-Selbst ist und dass nichts es
wert ist, als ,,Ich* oder ,,Mein* festgehalten zu werden. Diese
Ebene ignoriert oder verwirft die moralischen Lehren nicht;
sie geht einfach Uber sie hinaus. Dies ist die umfassendere
transzendente Ebene (lokuttara) der letztendlichen Wahrheit
(paramatthadhamma), die wirklich von allem Leiden befreit.
Dhamma-Lehren gibt es in lokiya- und lokuttara-Formen
oder -Ebenen. Wenn beide verstanden werden, gibt es keinen

9 Matthaus 5:17

216 Unter dem Bodhibaum



Konflikt zwischen ihnen. Sie kdnnen nebeneinander beste-
hen, sowohl fur diejenigen, die in und von der Welt leben
wollen (lokiya), als auch flr diejenigen, die Uber und frei von
der Welt leben wollen (lokuttara), in ihr, aber nicht von ihr.

Jeder Mensch entscheidet selbst (ber seine Vorlieben und
seinen Weg. Wenn ihr den Weg der Welt gehen wollt und
nicht den Wunsch habt, die Welt zu transzendieren, konnt ihr
den weltlichen Lehren folgen und die moralistische Erklarung
des Bedingten Zusammenentstehens beibehalten, die von
verschiedenen Kommentatoren gegeben wird. Man kann wei-
terhin auf weltliche Weise wiedergeboren werden, aber mit
einer gesunden Moral, ohne anderen zu schaden und relativ
friedlich leben. Wenn ihr frei sein wollt, die Welt transzen-
dieren und nicht mehr in all ihren Fallen gefangen sein wollt,
musst ihr die transzendenten Lehren wie ,,das Ende von
kamma“ studieren, die ein Selbst nicht einbeziehen. Hierfir
haben wir den paticcasamuppada der letztendlichen Wahr-
heit, der uns befahigt, alle Arten des Zusammenbrauens eines
Selbst zu durchschauen. Auch das Bedingte Zusammenent-
stehen hat diese zwei Ebenen oder zwei Modelle. Ihr kénnt
selbst wahlen, welches ihr vorziehen wollt.

Die Visuddhimagga-Orthodoxie

Habt ihr schon einmal gehort, dass paticcasamuppada in Be-
zug auf dieses Leben hier und jetzt erklart wird? Der grolte
Teil der Literatur, die das Bedingte Zusammenentstehen er-
klart - ob singhalesisch, indisch, tibetisch, européisch oder
amerikanisch - folgt der Interpretation des ehrwirdigen Bud-
dhaghosa, dem Hauptkommentator des Theravada-Buddhis-
mus, der das auerst einflussreiche Werk ,,Pfad der Reinheit
(Visuddhimagga) verfasst hat. Diese Interpretation des patic-
casamuppada bezieht sich auf vergangene, gegenwaértige und
zukinftige Leben. Wir nennen sie ,.die Drei-Lebenszeiten-

Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen 217



Interpretation®. Darin wird die Geburt wortlich, materiell, als
physische Geburt aus dem Mutterleib verstanden. Da wir
bereits jetzt leben, wird angenommen, dass die Geburt eine
,Wiedergeburt™ in ein anderes Leben bedeutet. Werden und
andere Begriffe werden ebenso wortlich genommen. So zieht
sich das Bedingte Zusammenentstehen (ber mindestens drei
Lebenszeiten hin - Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

Die Kommentatoren, die dem Ehrwirdigen Buddhaghosa
folgten, und die meisten nachfolgenden Autoren haben sich
an diese Interpretation gehalten und sie ohne kritisches Den-
ken weitergegeben. Selbst die Westler, die den paticcasa-
muppada studiert haben, folgen zumeist dieser Interpretation,
ob sie sich nun als Theravada-, Mahayana- oder Vajrayana-
Schiler betrachten. Darf ich euch, Sie und alle Westler her-
ausfordern, die Uber das Bedingte Zusammenentstehen in der
alten konservativen Art schreiben? Schaut selbst nach. Fast
alle Biicher, die Uber paticcasamuppada geschrieben wurden,
folgen der Visuddhimagga-Linie.'® Vielleicht habt ihr schon
einige davon gelesen oder vielleicht kauft ihr einige oder alle
von ihnen, um sie zu lesen und zu sehen, was sie zu sagen
haben. Wenn ihr euch diese Abkémmlinge des Visuddhim-
agga anseht, fragt euch, ob ihre Erklarungen auf das vollstan-
dige Erléschen von dukkha angewendet werden konnen.
Konnt ihr diese Erklarungen tatsachlich heute in der Praxis
anwenden? Ich denke, ihr werdet feststellen, dass dies nicht
maoglich ist.

Die Interpretation der mehrfachen Lebenszeiten ist jedoch
nicht ohne Wert. Obwohl sie nicht auf die letztendliche

100 Das galt fiir die meiste Zeit in Ajahn Buddhadasas Leben. Je-
doch haben Jahrzehnte nach seiner bahnbrechenden Neubetrach-
tung dieser Lehren verschiedene asiatische und westliche Gelehrte
ihre eigenen Erklarungen angeboten. Bekannt sind vor allem Macy,
Nanananda, Nanavira, Wettimuni, Bucknell und Swaris.

218 Unter dem Bodhibaum



Wahrheit anwendbar ist, kénnen wir ihr bestimmte ethische
Vorteile zuschreiben. Da sie aber von einem Selbst spricht -
dieselbe Person, die geboren und wiedergeboren wird, was
eine relative Wahrheit ist - ist sie nicht der paticcasamuppada
des Erwachten. Zur Zeit des Buddha gab es nur eine Erkla-
rung des Bedingten Zusammenentstehens - die des Buddha.
Spéter erschien die alternative Erklarung in einer relativen
Sprache, die normale Menschen leichter verstehen konnten.
Sie stutzt eine moralische Weltanschauung, die als notwendig
erachtet wird, damit die Menschen kiinftige Vorteile darin
sehen, Gutes zu tun und Boses zu unterlassen - glickliche,
himmlische Wiedergeburten und bedauernswerte, hollische
Wiedergeburten. Solche konventionellen Wahrheiten, die in
Begriffen des Selbst erklart werden, sind wertvoll, aber sie
qualifizieren sich nicht als die ultimative Wahrheit, die
dukkha ausléschen kann. Dafiir brauchen wir eine Interpreta-
tion und ein Verstandnis des paticcasamuppada, das wir
jetzt, hier in diesem Leben und in diesem Augenblick, studie-
ren und praktizieren konnen, ohne Bezug auf Wesen, die von
einem Leben zum nédchsten tbergehen. Wir sollten die spate-
re Version wegen ihres moralischen Wertes beibehalten, aber
sie nicht mit dem urspringlichen Verstandnis des Buddha
verwechseln, das von ultimativem Wert ist.

Dem Buddha geht es um die endgultige Wahrheit
des Nicht-Selbst

In den Pali-Suttas - der Hauptquelle der buddhistischen Leh-
ren - finden wir das urspriungliche System des Buddha zur
Beschreibung des Bedingten Zusammenentstehens. Die spé-
tere Erklarung stammt aus dem Kommentarsystem des ehr-
wurdigen Buddhaghosa, die, wie wir zugeben mussen, einen
paticcasamuppada aulBerhalb der Suttas darstellt. Nun haben
wir sowohl die Sutta-Version um der letztendlichen Wahrheit

Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen 219



willen als auch die Kommentar-Version um der relativen,
moralischen Wahrheit willen. Die relative Wahrheit spricht in
Begriffen von Selbst, Personen und Wesen, wahrend die
letztendliche Wahrheit des Buddha in Begriffen von anatta
besteht - alle Dinge sind Nicht-Selbst.

Die urspringliche Lehre des Buddha zielt auf die Beseiti-
gung von atta, auf die Beseitigung des Gefihls, ein getrenn-
tes Selbst zu sein. Die spatere, kommentierende Lehre hinge-
gen bekréftigt, dass es ein Selbst gibt, um das Gute im Men-
schen zu fordern, d. h. ein gutes Selbst. Dies ist eine einfache
Maglichkeit, um zwischen den beiden Haupterklarungen des
Bedingten Zusammenentstehens zu unterscheiden. Wenn es
sich um den echten paticcasamuppada handelt, muss es dazu
fuhren, anatta zu verwirklichen und das Selbst loszulassen.
Wenn die Erklarung auf moralische Vorteile und Friichte
abzielt, bejaht es arta, eine Person oder ein Wesen, das han-
delt und die Frichte dieser Handlungen in diesem oder dem
néchsten Leben erhalt.

Wir schlagen nicht vor, die eine Version der anderen vor-
zuziehen oder dartiber zu streiten, welche Version die richtige
ist. Vielmehr geht es uns darum, die richtige Anwendung der
einzelnen Versionen zu verstehen. Ich personlich interessiere
mich am meisten fir die urspringliche Version, da sie fiir das
Erléschen von dukkha direkt relevant ist.

Bitte geht das Bedingte Zusammenentstehen von Anfang
an durch: beginnend mit avijja, dann sankhara, vinnana,
namaripa, salayatana, phassa, vedana, tanha, upadana,
bhava, jati und jaramarana. Im wahren paticcasamuppada
gibt es nichts, das als Selbst aufgegriffen werden kann. Alles
ist bedingt durch und abhé&ngig von anderen Dingen. Auler-
dem zeigt es deutlich, wie die Begierde Anhaften, das Grei-
fen nach Ich und Mein gebiert, dass es nur eine Illusion des
Selbst gibt, die von der Begierde zusammengebraut wird. Ein
wirklich existierendes und dauerhaftes Selbst kann nirgend-
wo gefunden werden. Es gibt nur das illusionédre Selbst von

220 Unter dem Bodhibaum



upadana, das durch Unwissenheit zusammengebraut wurde.
Die gesamte Abfolge des Bedingten Zusammenentstehens
zeigt, dass es nirgendwo ein Selbst gibt.

Fur unsere praktischen Zwecke halten wir den Grundsatz
aufrecht, dass der wahre paticcasamuppada die Ansichten
Uber die Existenz von atta und das Festhalten daran beseiti-
gen muss. Dies ist das Herz des Buddhismus, der anatta und
sunnata betont. Alle Lehren des Buddha sind auf anatta und
sunnata zentriert, also mussen die echten Lehren die Wahr-
heit des Nicht-Selbst und der Leerheit klar beleuchten. Inzwi-
schen werdet ihr erkannt haben, dass die Lehre vom Beding-
ten Zusammenentstehen das Konzept, dass es ein Selbst gibt,
zerstoren wird. Die Beseitigung des Glaubens an atta besei-
tigt das Leiden, denn das Leiden kommt vom Festhalten an
Vorstellungen und Konzepten tber das Selbst.

Wann immer man sich an irgendeinen Aspekt oder eine
Kombination der Komponenten des Lebens als ,,Ich* oder
»Mein“ klammert, gibt es Leiden. Traditionell beschreiben
wir die Komponenten des Lebens als die finf Aggregate
(paficakkhandha), namlich Korper, Gefiihl, Wahrnehmung,
Gedanken-Emotionen und Bewusstsein. Dies sind die flinf
grundlegenden Komponenten oder Funktionen, aus denen ein
Mensch besteht. Ein menschliches Wesen ist nichts anderes
als diese flinf Subsysteme, die in gegenseitiger Abhangigkeit
funktionieren. Wenn wir paticcasamuppada realisieren, se-
hen wir, dass keines davon arta sein kann, sie sind alle
anatta, sie sind alle leer von Selbst. Ein klares, korrektes
Verstandnis der Bedingten Zusammenentstehung beseitigt
das Anhaften an das Konzept des Selbst in Bezug auf jedes
der Aggregate, so dass wir aufhdren sie personlich zu neh-
men, aufhoéren, sie als ,,Ich* oder ,,Mein“ zu sehen, und so
das Leiden auflésen. Das Durchdringen von paticcasa-
muppada befreit direkt vom Leiden. Das ist die wesentliche
Bedeutung des Bedingten Zusammenentstehens, von der der
Buddha wollte, dass wir sie verstehen.

Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen 221






Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens

Wenn ein Bhikkhu um der Ernichterung gegen Alter und
Tod, ihrem Verblassen und ihrem restlosen Erléschen
(nibbidaya viragaya nirodhaya) willen praktiziert, ist es
angemessen zu sagen: ,.,Einer, der Dhamma entsprechend
dem Dhamma praktiziert®.

Wenn ein Bhikkhu um der Ernlichterung gegen Geburt,
ihrem Verblassen und ihrem restlosen Erléschen willen
praktiziert, ist es angemessen zu sagen: ,,Einer, der
Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert®.

Wenn ein Bhikkhu um der Erniichterung gegen Wer-
den, seinem Verblassen und seines restlosen Erléschens
willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: ,,Einer, der
Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert®.

Wenn ein Bhikkhu um der Erniichterung gegen Anhaf-
ten, seinem Verblassen und seines restlosen Erléschens
willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: ,,Einer, der
Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert*.

Wenn ein Bhikkhu um der Ernlichterung gegen Begeh-
ren, seinem Verblassen und seines restlosen Erléschens
willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: ,,Einer, der
Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert*.

Wenn ein Bhikkhu um der Erntichterung gegen Gefthl,
seinem Verblassen und seines restlosen Erléschens willen
praktiziert, ist es angemessen zu sagen: ,,Einer, der
Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert*.

Wenn ein Bhikkhu um der Erniichterung gegen Kon-
takt, seinem Verblassen und seines restlosen Erléschens

Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens 223



willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: ,,Einer, der
Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert®.

Wenn ein Bhikkhu um der Ernilichterung gegen Sin-
nesmedien, ihrem Verblassen und ihrem restlosen Erl6-
schen willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: ,,Ei-
ner, der Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert®.

Wenn ein Bhikkhu um der Erniichterung gegen Geist-
Korper, ihrem Verblassen und ihrem restlosen Erldschen
willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: ,,Einer, der
Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert*.

Wenn ein Bhikkhu um der Erniichterung gegen Be-
wusstsein, seinem Verblassen und seines restlosen Erlds-
chens willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: ,,Ei-
ner, der Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert*.

Wenn ein Bhikkhu um der Erniichterung gegen Zu-
sammenbrauungen, ihrem Verblassen und ihrem restlosen
Erloschen willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen:
,,Einer, der Dhamma entsprechend dem Dhamma prakti-
ziert®.

Wenn ein Bhikkhu um der Erniichterung gegen Nicht-
wissen, seinem Verblassen und seines restlosen Erl6s-
chens willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: ,,Ei-
ner, der Dhamma entsprechend dem Dhamma prakti-
ziert<, 10

Zum Schluss sollten wir noch etwas Uber die vielen Varianten
der Formeln des paticcasamuppada sagen.'? Es gibt zwei

101 SN 12, 16 Dhammakathika Sutta

102 Ajahn Buddhadasas ‘Bedingte Zusammenentstehung von seinen
eigenen Lippen’ (noch nicht tibersetzt) mit Gber 800 Seiten enthalt
hunderte von Textstellen, die Konditionalitat und Bedingtes Zu-
sammenentstehen mehr oder weniger und aus vielen verschiedenen

224  Unter dem Bodhibaum



grundlegende Formeln, die hier zu betrachten sind. Das erste
Modell ist die vollstindige Formel, die mit Unwissenheit
beginnt, sich Uber Zusammenbrauen, Bewusstsein, Geist-
Kdrper, Sinnesmedien, Kontakt, Gefiihl, Begierde, Anhaften
und Werden fortsetzt und schlielich in Geburt und dukkha
gipfelt. Diese lange Formel enthalt zwolf Begriffe oder Modi
(akara) des Bedingten Zusammenentstehens und ist, soweit
es die Theorie betrifft, vollstandig. Im zweiten Modell be-
ginnt der Buddha mit phassa und folgt dann dem Prozess des
Bedingten Zusammenentstehens bis zu dukkha. Hier gibt es
neun akara. Wir haben beide Modelle, mit denen wir arbeiten
konnen. Das erste ist theoretisch am vollstandigsten, aber ein
bisschen zu viel flr die meisten. Das zweite - beginnend mit
dem Sinneskontakt - ist Uberaus praktisch. Bitte seid euch
daruber im Klaren, dass es diese beiden grundlegenden For-
meln oder Modelle des paticcasamuppada gibt, um dasjenige
zu wahlen, das fiir die tagliche Praxis am besten geeignet ist.

Die gesummte \ersion des Bedingten Zusamme-
nentstehens

Zum zweiten Modell gibt es etwas recht Amusantes und Inte-
ressantes zu sagen. Obwohl er bereits vollkommen erwacht
war, rezitierte der Buddha immer noch den pariccasa-
muppada fur sich selbst. Er rezitierte und wiederholte ihn
laut, ahnlich wie gewdhnliche Menschen, wenn sie in guter
Stimmung sind, vor sich hinsingen oder summen, manchmal
unwillkdrlich. Wenn der Buddha also in guter Stimmung war,
oder was auch immer seine Motivation gewesen sein mag,
rezitierte er den paticcasamuppada wie folgt:

Perspektiven detailliert erkl&ren. Einige davon finden sich in die-
sem Buch.

Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens 225



Cakkhufica paticca riape ca uppajjati cakkhuviifianam.
Tinpam sangati phasso. Phassapaccaya vedand, vedanapac-
caya tanhd; tanhapaccaya upadanam,; updadanapaccayd
bhavo, bhavapaccaya jati; jatipaccaya jaramaranam Soka-
paridevadukkhadomanassupayasa sambhavanti. Evametassa
kevalassa dukkhakkhandhassa samudayo hoti.

Durch die Wechselwirkung von Auge und Form entsteht
Augbewusstsein. Diese drei Bedingungen zusammen sind
Kontakt. Der Kontakt bedingt das Gefiihl, das Gefuhl bedingt
das Verlangen, das Verlangen bedingt das Anhaften, das An-
haften bedingt das Werden, das Werden bedingt die Geburt,
und die Geburt bedingt das Altern und den Tod. So entsteht
die gesamte Masse des Leidens. (Dies wird fir jedes der
sechs Sinnesmedienpaare wiederholt.)

Ich nenne diese Version des Bedingten Zusammenentstehens
gerne den ,,gesummten paticcasamuppada‘ des Buddha.

Eines Tages dachte der Buddha, er sei allein an einem ru-
higen Ort und summte diese Version des Bedingten Zusam-
menentstehens vor sich hin. Es ist nicht Oberliefert, wo er
sich befand, aber es stand zufallig ein Monch in der N&he und
horte dem Buddha zu. Als der Buddha diesen Modnch be-
merkte, erschrak er nicht und tadelte ihn nicht. Stattdessen
fragte der Buddha den Monch, ob er etwas gehort habe. Als
dieser bejahte, wies der Buddha den Ménch an, dieses sum-
mende paticcasamuppada zu lernen, zu meistern und sich
daran zu erinnern. Heute kénnen wir uns vorstellen, dass der
Buddha uns denselben Rat gibt. Wir kdnnen uns diese Ge-
schichte zu Herzen nehmen, um selbst diesen gesummten
paticcasamuppdda zu lernen, zu meistern und uns daran zu
erinnern.

Wir kénnen daran denken, wie ein Schulkind das Einmal-
eins auswendig lernen muss. Wenn es sich noch nicht daran

226 Unter dem Bodhibaum



erinnern kann, wird es beflirchten, es zu vergessen. Fir den
Buddha jedoch gibt es keine solche Angst. Er ist bereits ein
Buddha und kann etwas, das so zentral fir seine Erfahrung
des Erwachens ist, nicht vergessen. Warum hat er es dann fur
sich selbst rezitiert? Es muss etwas Wichtiges dabei gewesen
sein, dass es auf diese Weise zum Ausdruck kam.

Bitte bedenkt, dass es auch fiir uns heute wichtig sein
muss. Wir haben nun diese pragnante Formel, die wir lernen
und im Gedéachtnis behalten kénnen wie das Einmaleins oder
bestimmte Telefonnummern. Sie ist nicht zu lang, um sie sich
zu merken. Wenn wir sie auswendig gelernt haben, kénnen
wir sie in allen moglichen Situationen immer wieder tberpri-
fen. Wir koénnen sie in unserem tdglichen Leben studieren.
Bitte denkt daran, dass es zwei paticcasamuppada-
Formulierungen gibt. Die lange Version ist eher theoretisch.
Fur die Praxis eignet sich die gesummte Version besser, die
fur unsere Bedirfnisse ausreichend ist.

Der Ausgangspunkt des brahmacariya

Als Néchstes kénnen wir den Begriff adibrahmacariya be-
trachten, den Ausgangspunkt der wahren Dhamma-Praxis,
den Beginn des auf die hochstmdgliche Weise gelebten Le-
bens (brahmacariya). Adi- ist eine Vorsilbe und bedeutet
,©JAusgangspunkt oder ,,Anfang“. Brahmacariya bedeutet
,,hochste Praxis* oder ,,h6chste Lebensweise®“. Es ist oft ein
Synonym fiir den edlen achtfachen Pfad.'®® Am Ende dersel-
ben Sutta erklart der Buddha den ,,gesummten paticcasa-
muppada‘ zum adibrahmacariya, dem Beginn des erhabenen
Lebens und der Dhamma-Praxis. Das bedeutet, dass das Be-
dingte Zusammenentstehen der Ausgangspunkt unseres Stu-
diums, unserer Untersuchung und unserer Praxis ist.

103 § 12, 45 Natika Sutta

Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens 227



Leider wird dies nur selten gelehrt. Buddhistische Lehrer
haben Angst, dass es zu schwierig ist, deshalb wird es oft
Ubersehen, besonders bei Anfangern. Andernfalls wird es
nach der alten, schwerfalligen Erklarung des Ehrwirdigen
Buddhaghosa gelehrt - die sich iber mehrere Leben erstreckt
-, und die GberméRig theoretisch, spekulativ, kompliziert und
praktisch unmoglich zu verstehen ist. Wie schade, dass wir
das adibrahmacariya des ,,gesummten paticcasamuppada‘
ignorieren und damit den Ausgangspunkt der hochsten spiri-
tuellen Praxis vergeuden. Also bitte macht es zu eurem Aus-
gangspunkt fur das Dhamma-Studium und die Dhamma-
Praxis.

Studium und Praxis beginnen beide mit dem Bedingten
Zusammenentstehen. Lasst mich noch einmal betonen, dass
wir damit beginnen, paticcasamuppdada zu studieren und zu
praktizieren, besonders die praktische Formel, die mit Sin-
neskontakt beginnt. Ist es dann nicht merkwirdig, dass der
Buddha auch das Bedingte Zusammenentstehen als die tief-
grindigste Lehre bezeichnete? Dennoch nannte er dies den
Ausgangspunkt. Erstaunlicherweise ist paticcasamuppada
sowohl der Ausgangspunkt als auch die tiefgriindigste Sache,
die wir studieren und untersuchen kénnen. Dennoch gibt es
keinen Konflikt oder Widerspruch zwischen den beiden.

Der Buddha rét uns, mit dem Wissen von Augen und visu-
ellen Formen zu beginnen und dann dem visuellen Bewusst-
sein gewahr zu werden, das in Abhdngigkeit von ihnen ent-
steht. Es liegt nicht jenseits unserer Fahigkeiten, dies achtsam
zu beobachten und zu verstehen. Wenn Augen, Formen und
visuelles Bewusstsein zusammenarbeiten, nennen wir es
Kontakt. Sinneskontakt geschieht jeden Tag, die ganze Zeit.
Wir beginnen hier, Kontakt zu bemerken, dann das Entstehen
von Geflhl und was auch immer danach folgt beobachten
und erkennen. Wir gehen dem kontinuierlich und immer tie-
fer nach. Besonders die Modi von upadana und bhava, wel-
che extrem tiefgriindig sind, sind schwer zu verstehen aber

228 Unter dem Bodhibaum



auch sie liegen innerhalb unserer Moglichkeiten. Bitte tibt auf
diese Weise mit dem Ausgangspunkt der hochsten Lebens-
weise.

Wie es mit den Augen ist, so ist es mit den Ohren, Nase,
Zunge, Korper und Geist. Mit den Ohren gibt es Gerausche.
Das Ohrbewusstsein entsteht in Abhangigkeit von den bei-
den, und die drei zusammen sind Ohrkontakt. Gefhl tritt in
Bezug auf Kontakt auf, und dann entsteht Begehren nach
Kontakt und Gefiihl. Daraufhin folgen das Festhalten und der
Rest. Es ist der gleiche Prozess mit Nase und Gerlichen, Zun-
ge und Geschmacksrichtungen, Koérper und Empfindungen
und sogar Geist und geistigen Erfahrungen. Sie alle sind Be-
dingungen fiir das Entstehen von Sinnesbewusstsein, Kon-
takt, Gefuhl, Begierde, Festhalten, Werden-Existenz, Geburt
und dukkha.

Wir sind empfindende Wesen mit Nervensystemen. Wir
stitzen uns auf dieses Nervensystem als Grundlage fir das
Studium von paticcasamuppada. Das Bedingte Zusammen-
entstehen der Sinnesmedien und der von ihnen abhéngigen
Dinge ist auch in diesem Sinne adi, fundamental oder der
Ausgangspunkt. Wir studieren und praktizieren nicht aus
Buchern oder durch Rituale. Wir beginnen mit dem Nerven-
system, das Schritt fir Schritt spirituelle Erfahrung entstehen
lasst. Wir haben alle Werkzeuge, die wir fir die Untersu-
chung von paticcasamuppada brauchen, genau hier. Wir le-
ben und sie funktionieren normal. Was fur eine Schande, dass
wir nicht den groRten Nutzen daraus ziehen? Bitte richtet
euer Studium auf die Erfahrungen aus, die das Nervensystem
in unserem téaglichen Leben bereitstellt - Augenkontakt, Oh-
renkontakt, Nasenkontakt, Zungenkontakt, Korperkontakt
und Geistkontakt.

Erlaubt mir, euch zu erkldren, dass alle spirituellen Erfah-
rungen der Vergangenheit von groBem Wert sind. Ignoriert
sie nicht. Benutzt sie als Hilfsmittel und Stiitzen, um alle Fa-
cetten, Schritte und Stadien des Bedingten Zusammenentste-
hens zu studieren. Alle spirituellen Erfahrungen, an die ihr

Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens 229



euch von Geburt an bis heute erinnern kénnt, konnen Hilfs-
mittel fir eure Studien-Praxis sein. Mit einer solchen Hilfe
wird es nicht zu schwierig fur euch werden.

Wesentliche Punkte, die man sich merken sollte

An dieser Stelle haben wir genug von den notwendigen De-
tails des Bedingten Zusammenentstehens dargelegt. Ihr habt
alle Details, die ihr flr eine gute Praxis bendtigt. Von hier an
werden wir wesentliche Punkte und Bedeutungen von patic-
casamuppada zusammenfassen. Bitte schenkt dem eure volle
Aufmerksamkeit.

1. Idappaccayata, Konditionalitat, bezieht sich auf alle
Dinge, besonders auf alle materiellen Dinge. Pariccasa-
muppada bezieht sich auf geistige Dinge und die Belange des
Geistes, insbesondere auf Probleme des Geistes, d. h. dukkha.

2. Wir nutzen den originalen paticcasamuppada des Bud-
dha, bzw. der frithen Pali Suttas als paramatthadhamma, um
zur ultimativen Wahrheit und vollstdndigen Befreiung zu
gelangen. Die spatere Version der Kommentare kann als rela-
tive, konventionelle Wahrheit verwendet werden, um der
Moral willen.

3. Buddhas urspriingliche Version des Bedingten Zusam-
menentstehens l&uft viele Male, viele tausend Runden, in
einem Leben ab; wahrend ein Zyklus der spateren Version
drei Leben umfasst. Die wahrhaftigste, befreiendste Version
hat viele Runden in einem Leben, wéhrend die konventionel-
le, ethische Version viele Leben in einer Runde oder Geburt
hat.

4. Wenn eine Runde paticcasamuppada eine Anzahl von
Leben umspannt, wie kénnen wir sie in den Griff bekom-
men? Wie konnen wir damit Gben? Andererseits liegt es
durchaus im Bereich des Mdglichen, mit dem richtigen Ver-
stdndnis und der richtigen Praxis paticcasamuppdda zu regu-

230 Unter dem Bodhibaum



lieren, auch wenn er viele Male in einem einzigen Leben ab-
lauft. Die eine Herangehensweise ist jenseits der Praxis, die
andere ist etwas, mit dem wir taglich tben kdnnen. Die eine
Version des Bedingten Zusammenentstehens ist unpraktisch,
wahrend die andere praktisch ist.

5. Paticcasamuppada hat als Ziel, das Festhalten am
Selbst (afta) und das Festhalten an Begrifflichkeiten und
zerstoren. Das Festhalten an Vorstellungen und Begriffen von
»lch“ und ,,Mein* ist die tiefst gehende Wurzel des Anhaf-
tens. Bedingtes Zusammenentstehen ist eine exquisit verfei-
nerte Darstellung der Nicht-Selbstheit (anatta) von allem.

6. Paticcasamuppada fuhrt uns zum wahren Buddha. Wir
entdecken dadurch den wahren Buddha, denn wie er selbst
sagte: ,,Wer paticcasamuppada sieht, sient das Dhamma; wer
das Dhamma sieht, sieht paticcasamuppada‘ und: ,\Wer das
Dhamma sieht, sieht mich; wer mich sieht, sient das Dham-
ma.” Bedingtes Zusammenentstehen reillt den Vorhang der
Unwissenheit herunter, sodass wir den wahren Buddha ent-
decken, der die ganze Zeit hier gesessen hat.

7. Bedingtes Zusammenentstehen ist keine Philosophie,
es ist Wissenschaft. Wenn man will, kann man zwar davon in
philosophischen Begriffen sprechen, es in Philosophie und
Metaphysik verwandeln und suchtig nach der Droge der
ubermaRig rationalen und spekulativen Philosophie werden.
Wir verlassen uns jedoch nicht auf Logik, deduktive oder
induktive Argumentation oder philosophische Spekulation.
Das Verstdndnis von paticcasamuppada beruht auf wissen-
schaftlicher Methodik allein - empirisch und persénlich tber-
prifbar durch Untersuchung, Experiment und direkte Erfah-
rung. Das ist keine Philosophie.

8. Paticcasamuppada ist eine Sache der spirituellen Wis-
senschaft, nicht der materiellen Wissenschaft. Er zeigt, dass
echte Geburt und Tod spirituell geschehen, wéhrend physi-
sche Geburt und Tod nicht das eigentliche Problem sind.
Paticcasamuppada ist eine Lehre der tiefsten Dhamma-

Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens 231



Sprache, anstatt der wortlichen, materiellen Bedeutungen der
Volkssprache.

9. SchlieBlich ist paticcasamuppada die groRe edle
Wahrheit (mahariyasacca). Bedingtes Zusammenentstehen
erklart dukkha und die Konditionalitat von dukkha. Patic-
canirodha erklart das Ausloschen von dukkha und den Weg
des Ausldschens von dukkha. Zusammen decken diese beiden
die vier edlen Wahrheiten in exquisiter Detailgenauigkeit,
Tiefe und Subtilitdt ab, weshalb wir sie die ,,groRRen edlen
Wahrheiten“ nennen. Die ,,kleinen“ oder normalen edlen
Wahrheiten sind eine kirzere, kompaktere Erklarung von
dukkha, des Ursprungs von dukkha, des AuslGschens von
dukkha und des Weges, der zum Ausléschen von dukkha
fihrt. Wir kénnen uns glicklich schatzen, sowohl die aus-
fuhrliche Darlegung der grof3en edlen Wahrheiten als auch
die pragnante Form der kleinen edlen Wahrheiten zu haben.

Um die grolRen veredelnden Wahrheiten zu studieren und
zu erforschen, misst ihr viel Miihe und Energie aufwenden.
Um es griindlich zu verstehen, braucht es mehr Zeit, Geduld
und Energie. Bitte seid euch bewusst, dass es die gewohnli-
chen edlen Wahrheiten gibt, die eine moderate Menge an Zeit
und Mihe erfordern, wéhrend die grofRen edlen Wahrheiten
viel mehr erfordern. Wir hoffen aufrichtig, dass ihr die nétige
Zeit, Energie, Fleil und Geduld habt, um diese grof3e edle
Wahrheit zu erforschen und zu verstehen.

232  Unter dem Bodhibaum



Quellentexte

Aufgrund der anhaltenden Debatten Uber die Interpretation
von paticcasamuppada empfehlen wir ernsthaft Studierenden
dringend, sich selbst mit den Quellentexten zu befassen. Des-
halb haben wir hier wesentliche Suttenstellen aufgefiihrt. Bei
der Ubersetzung haben wir uns an Ajahn Buddhadasa’s Er-
klarungen, sowie an den bereits existierenden Ubersetzungen
auf https://www.palikanon.com/ und www.suttacentral.org
orientiert.

Buddha lehrte nur dukkha und sein endgultiges Erldschen

Diese simple Aussage skizziert den Bereich von Buddhas
Botschaft, den Anfang und das Ende seiner Lehren. Eine Leh-
re kann nicht als die des Buddha angesehen werden, es sei
denn, sie bezieht sich auf dukkha und sein Erléschen. Sich
auf diesen Bereich zu beschrénken, eliminiert die zeitrauben-
den Spekulationen und das exzessive Philosophieren, von
denen Buddha abriet. Wir mussen dieses Hauptanliegen tei-
len, damit diese Lehren sinnvoll sind.

,Bhikkhus, es gibt Gruppen von Wanderasketen und
Priestern, die mich mit verlogenen, leeren, unbegriindeten,
unaufrichtigen Worten falsch darstellen: ,Der Monch
Gotama ist einer, der in die Irre flhrt; er beschreibt die
Vernichtung, die Zerstérung, die Ausléschung eines exis-
tierenden Wesens.“ Da ich das nicht lehre, da ich das nicht
verkiinde, bin ich also grundlos, auf nichtige Weise, un-

Quellentexte 233


https://www.palikanon.com/
http://www.suttacentral.org/

wahr und falsch von einigen Wanderasketen und Priestern
so dargestellt worden: ,Der Monch Gotama ist einer, der
in die Irre fuhrt; er beschreibt die Vernichtung, die Zersto-
rung, die Ausléschung eines existierenden Wesens.

Ihr Bhikkhus, sowohl friiher wie auch jetzt ist das, was
ich verkiinde, dukkha und das Ende von dukkha. (MN 22
u.a.)

Was Buddhalehre ist und was nicht

Heutzutage wird dem Buddha vieles zugeschrieben, was er
gar nicht gesagt hat. Glucklicherweise ist es dank moderner
Ressourcen einfach, dies herauszufinden, wenn man sich an
die Vorgaben hélt, die der Buddha kurz vor seinem Ende ver-
kiindete.

,,Vier grofie Nachweise, ihr M6nche, verkiinde ich. ...

Wenn ein Monch Folgendes sagen wiirde: ,,VVon Ange-
sicht zu Angesicht habe ich vom Erhabenen gehort, von
Angesicht zu Angesicht entgegengenommen: “Dies ist die
Lehre, dies ist die Ordenszucht, dies ist die Anordnung des
Meisters.’*

Dieses von dem Monch Gesagte soll man weder billi-
gen noch abweisen. Ungebilligt und unabgewiesen soll
man sich jene Worte und deren Bedeutung merken und sie
den Lehrreden gegeniberstellen, sie mit dem Vinaya ver-
gleichen.

Wenn sie den Lehrreden gegenlbergestellt werden, mit
dem Vinaya verglichen werden und sie nicht mit den
Lehrreden Ubereinstimmen, nicht dem Vinaya gleichen,
soll man folgenden Schluss ziehen: Wahrlich, dies ist
nicht, was der Erhabene gesagt hat, das hat dieser Mdnch
schlecht aufgenommen. Das, Mdnche, sollt ihr von euch
werfen.

234  Unter dem Bodhibaum



Wenn sie den Lehrreden gegenubergestellt werden, mit
dem Vinaya verglichen werden und sie mit den Lehrreden
ubereinstimmen, dem Vinaya gleichen, soll man folgenden
Schluss ziehen: Wabhrlich, dies ist, was der Erhabene ge-
sagt hat, das hat dieser Monch gut aufgenommen. Dieses,
Monche, ist der erste grolRe Nachweis, das sollt ihr euch
einpréagen.

Wenn ein Ménch Folgendes sagen wurde: ,,In jener Un-
terkunft weilt eine Gemeinschaft mit Theras und Haup-
tern. Von Angesicht zu Angesicht habe ich von der Ge-
meinschaft gehort, von Angesicht zu Angesicht entgegen-
genommen: ‘Dies ist die Lehre, dies ist die Zucht, dies ist
die Anordnung des Meisters.” Dieses von dem Madnch
Gesagte soll man weder billigen noch abweisen. ...

Wenn ein Mdnch Folgendes sagen wirde: ,,In jener Un-
terkunft weilen viele Theras, kundig, mit der Uberliefe-
rung vertraut, Tréger der Lehre, Trager des Vinaya, Tréger
der Tabellen. Von Angesicht zu Angesicht habe ich von
den Theras gehort, von Angesicht zu Angesicht entgegen-
genommen: ‘Dies ist die Lehre, dies ist die Zucht, dies ist
die Anordnung des Meisters.”* Dieses von dem Maonch
Gesagte soll man weder billigen noch abweisen. ...

Wenn ein Mdnch Folgendes sagen wirde: ,,In jener Un-
terkunft weilt ein Thera, kundig, mit der Uberlieferung
vertraut, Trager der Lehre, Trager des Vinaya, Trager der
Tabellen. Von Angesicht zu Angesicht habe ich von dem
Thera gehoért, von Angesicht zu Angesicht entgegenge-
nommen: ‘Dies ist die Lehre, dies ist die Zucht, dies ist die
Anordnung des Meisters.” Dieses von dem Mdnch Ge-
sagte soll man weder billigen noch abweisen. Ungebilligt
und unabgewiesen soll man sich jene Worte und deren
Bedeutung merken und sie den Lehrreden gegeniberstel-
len, sie mit dem Vinaya vergleichen. Wenn sie den Lehr-
reden gegentbergestellt werden, mit dem Vinaya vergli-
chen werden und sie nicht mit den Lehrreden (berein-
stimmen, nicht dem Vinaya gleichen, soll man folgenden

Quellentexte 235



Schluss ziehen: Wabhrlich, dies ist nicht, was der Erhabene
gesagt hat, das hat dieser Thera schlecht aufgenommen.
Das, Monche, sollt ihr von euch werfen.

Wenn sie den Lehrreden gegenubergestellt werden, mit
dem Vinaya verglichen werden und sie mit den Lehrreden
ubereinstimmen, dem Vinaya gleichen, soll man folgenden
Schluss ziehen: Wahrlich, dies ist, was der Erhabene ge-
sagt hat, das hat dieser Thera gut aufgenommen. Dieses,
Monche, ist der vierte grofle Nachweis, das sollt ihr euch
einprégen. Dies, ihr Mdnche, sollt ihr euch als die vier
grolRen Nachweise einpragen.« (DN 16)

Nicht vorschnell akzeptieren oder ablehnen

Das Kalama (oder Kesamutti) Sutta betont den pragmatischen
und erfahrungsorientierten Fokus des Buddha-Dhamma.
Wenn eine weise Prifung zu einem ausreichend klaren Ver-
standnis dessen flhrt, was schadlich und was heilsam ist,
dann weil} man, was zu tun ist. Wissen, das zu angemessenem
Handeln fuhrt, befreit uns von reaktiven Emotionen und Lei-
den.

,Kalamas, recht habt ihr, ihr solltet fragen, wegen eurer
Zweifel, die in Bezug auf Dinge entstanden, die zu hinter-
fragen sind.

Kommt, Kalamas,

akzeptiert etwas nicht nur aufgrund mundlicher Uber-
lieferung als wahr;

akzeptiert etwas nicht nur aufgrund der Ublichen Praxis
als wahr;

akzeptiert etwas nicht nur deshalb als wahr, weil es
weithin gemunkelt wird;

akzeptiert etwas nicht nur wegen des Zitats aus der
Schrift als wahr;

236 Unter dem Bodhibaum



akzeptiert etwas nicht nur aufgrund logischer Annah-
men als wahr;

akzeptiert etwas nicht nur aufgrund durchdachter
Schlussfolgerungen als wahr;

akzeptiert etwas nicht nur deshalb als wahr, weil es
sinnvoll zu sein scheint;

akzeptiert etwas nicht nur deshalb als wahr, weil es den
eigenen Ansichten entspricht;

akzeptiert etwas nicht als wahr, nur weil der Sprecher
glaubwirdig erscheint;

akzeptiert etwas nicht als wahr, nur weil der Sprecher
dein Lehrer ist.

Wenn ihr aber, Kalamas, selber erkennt: ‘Diese Dinge
sind unheilsam, sind verwerflich, werden von Verstandi-
gen getadelt, und, wenn ausgefiihrt und unternommen,
fihren sie zu Unheil und Leiden’, dann Kalamas, moget
ihr sie aufgeben.* (AN 111 65)

Man muss wissen, worauf es ankommt

Oft als Buddhas Erlaubnis zum ,.freien Denken* zitiert, wer-
den wichtige Teile dieser Sutta gerne beiseitegelassen. Statt
einer Erlaubnis, zu denken, was man will, beliebige Meinun-
gen zu haben, oder abzulehnen, was man nicht glauben
mochte, geht es in diesem Sutta darum, in der eigenen Erfah-
rung herauszufinden, was heilsam ist und was nicht, was das
Leiden befordert und was zur Befreiung fuhrt. Die reflexarti-
ge Ablehnung von Lehren, Uberzeugungen und Praktiken ist
nicht besser als unkritischer oder blinder Glaube.

,»Was glaubt ihr, Kalamas: gereicht die Gier, die im Men-
schen aufsteigt, ihm zum Heil oder Unheil?*

,,Zum Unheil, Herr.«

,Aus Gier, Kalamer, von der Gier uberwaltigt, um-
strickten Geistes, totet man Lebendiges, nimmt man

Quellentexte 237



Nichtgegebenes, vergeht man sich mit seines Né&chsten
Weib, spricht man Liige und spornt auch andere dazu an;
und dies wird einem lange Zeit zum Unheil und Leiden
gereichen.” -

,.S0 ist es, Herr.<

»Was glaubt ihr, Kalamer: gereicht der Hass und die
Verblendung, die im Menschen aufsteigen, ihm zum Heil
oder Unheil?*

,,Zum Unheil, Herr.«

,»Aus Hass und Verblendung, Kalamer, von Hass und
Verblendung Uberwaltigt, umstrickten Geistes, totet man
Lebendiges, nimmt man Nichtgegebenes, vergeht man
sich mit seines Nachsten Weib, spricht man Lige und
spornt auch andere dazu an; und dies wird einem lange
zum Unheil und Leiden gereichen.*

,.S0 ist es, Herr.<

»Was glaubt ihr, Kalamer: sind diese Dinge heilsam
oder unheilsam?*

,Unheilsam, Herr.*

,Verwerflich oder untadelig?«

,Verwerflich, Herr.*

,Werden diese Dinge von Verstandigen gepriesen oder
getadelt?

»Getadelt, Herr.*

,und fuhren diese Dinge, wenn ausgefuhrt und unter-
nommen, zu Unheil und Leiden oder nicht? Oder wie steht
es hiermit?«

,Diese Dinge, Herr, wenn ausgefiihrt und unternom-
men, fuhren zu Unheil und Leiden. So denken wir hier-
uber.*

,Aus diesem Grunde eben, Kalamas, haben wir es ge-
sagt: Kommt, Kalamas, akzeptiert etwas nicht nur auf-
grund miindlicher Uberlieferung als wahr ... Wenn ihr
aber, Kalamas, selber erkennt: ‘Diese Dinge sind unheil-
sam, sind verwerflich, werden von Verstandigen getadelt,

238 Unter dem Bodhibaum



und, wenn ausgefuhrt und unternommen, flhren sie zu
Unheil und Leiden’, dann Kalamas, moget ihr sie aufge-
ben.

Was glaubt ihr, Kalamas: gereicht die Gierlosigkeit, die
im Menschen aufsteigt, ihm zum Heil oder Unheil?*

,,Zum Heil, Herr.*

,,Frei von Gier, Kalamer, nicht von der Gier iberwél-
tigt, unumstrickten Geistes, totet man nicht Lebendiges,
nimmt man nicht Ungegebenes, vergeht man sich nicht
mit seines Nachsten Weib, spricht man keine Lige, und
auch andere spornt man nicht dazu an; und dies wird ei-
nem lange Zeit zum Segen und Wohl gereichen.*

So ist es, Herr.*

,Was glaubt ihr, Kalamer: gereicht die Hasslosigkeit
und die Unverblendung, die im Menschen aufsteigt, ihm
zum Heil oder Unheil?*

,,Zum Heile, Herr.«

,,Frei von Hass und Verblendung, nicht von Hass und
Verblendung Uberwaltigt, unumstrickten Geistes, totet
man nichts Lebendiges, nimmt man nicht Ungegebenes,
vergeht man sich nicht mit seines Nachsten Weib, spricht
man keine Luge, und auch andere spornt man nicht dazu
an; und dies wird einem lange Zeit zum Segen und Wohl
gereichen.”

,,S0 ist es, Herr.

,Was glaubt ihr, Kalamer: sind diese Dinge heilsam
oder unheilsam?“

,,Heilsam, Herr.

,,Verwerflich oder untadelig?“

,,Untadelig, Herr.

,Werden diese Dinge von Verstandigen getadelt oder
gepriesen?*

,,Gepriesen, Herr.

,und flhren diese Dinge, wenn ausgefiihrt und unter-
nommen, zum Wohle oder nicht? Oder wie steht es hier-
mit?*

Quellentexte 239



,Diese Dinge, Herr, wenn ausgefiihrt und unternom-
men, fuhren zu Segen und Wohl. So denken wir darlber.*

»Aus diesem Grunde eben, Kalamas, haben wir es ge-
sagt: Kommt, Kalamas, akzeptiert etwas nicht nur auf-
grund mindlicher Uberlieferung als wahr ... Wenn ihr
aber, Kalamas, selber erkennt: ‘Diese Dinge sind heilsam,
sind untadelig, werden von Verstandigen gepriesen, und,
wenn ausgefuhrt und unternommen, fiihren sie zu Segen
und Wohl’, dann, Kalamas, mdget ihr sie euch zu eigen
machen.*

Mit Dhamma sei dein eigenes Licht und Zufluchtsort

Anstatt sich zu sehr auf ihn zu verlassen, riet Buddha, dass
wir Licht und Zuflucht fur uns selbst werden sollten, was
bedeutet, Dhamma als unser Licht und Zuflucht zu haben.
Dieser Rat gilt fUr uns in spéteren Zeiten ebenso wie fur die-
jenigen, die zu Buddhas Zeiten lebten. Konsequent die An-
wendungen der Achtsamkeit zu kontemplieren, ist das Mittel,
um seinem Rat zu folgen. Eine solche Praxis ist eine bessere
Grundlage fir unser Verstandnis, als von jemand anderem
abhangig zu sein.

,,Ananda, seid euch selbst das Licht, seid euch selbst die
Zuflucht, habt keine andere Zuflucht, die Lehre sei euch
Licht, die Lehre sei euch Zuflucht, habt keine andere Zu-
flucht. Wie, Ananda, sind die Monche sich selbst das
Licht, sich selbst die Zuflucht, haben keine andere Zu-
flucht, haben die Lehre zum Licht, die Lehre zur Zuflucht,
haben keine andere Zuflucht? Da, Ananda, weilt der
Monch beim Korper, in Betrachtung des Korpers, eifrig,
klarbewusst, achtsam, nach der Entfernung von Begierde
und Abneigung hinsichtlich der Welt. Da, Ananda, weilt
der Monch bei den Gefiihlen, in Betrachtung der Geftihle,

240 Unter dem Bodhibaum



eifrig, klarbewusst, achtsam, nach der Entfernung von Be-
gierde und Abneigung hinsichtlich der Welt. Da, Ananda,
weilt der Monch beim Gemidit, in Betrachtung des Gemiits,
eifrig, klarbewusst, achtsam, nach der Entfernung von Be-
gierde und Abneigung hinsichtlich der Welt. Da, Ananda,
weilt der Monch bei der Lehrgliederung, in Betrachtung
der Lehrgliederung, eifrig, klarbewusst, achtsam, nach der
Entfernung von Begierde und Abneigung hinsichtlich der
Welt. So, Ananda, sind die Monche sich selbst das Licht,
sich selbst die Zuflucht, haben keine andere Zuflucht, ha-
ben die Lehre zum Licht, die Lehre zur Zuflucht, haben
keine andere Zuflucht.

Wenn jemand, Ananda, jetzt oder, wenn ich vergangen
bin, sich selbst zum Licht hat, sich selbst zur Zuflucht,
keine andere Zuflucht, die Lehre zum Licht hat, die Lehre
zur Zuflucht, keine andere Zuflucht, jene Monche werden,

Ananda, die hochsten von denen, die sich iiben wollen.*
(DN 16)

Konditionalitat, das grundlegendste Gesetz von allen

Idappaccayata ist das grundlegende Prinzip, das Naturgesetz,
das sich durch alle wirklich erwachten Lehren zieht und in
dieser oft wiederholten Formel enthalten ist.

Wenn dieses existiert, existiert natlrlicherweise dieses.

Aufgrund des Entstehens von diesem entsteht folgerich-
tig dieses.

Wenn dieses nicht existiert, existiert natlrlicherweise
dieses nicht.

Aufgrund des Erléschens von diesem erlischt folgerich-
tig dieses. (MN 79 u.a.)

Quellentexte 241



Eben erwacht, reflektiert der Buddha paticcasamuppada

Buddhas Erfahrung des vollstdndigen Erwachens wird auf
verschiedene Weise beschrieben. Diese Stelle verbindet diese
Erfahrung mit einer grindlichen Durchdringung von paricca-
samuppada. Obwohl er die ublichen Formulierungen von
paticcasamuppdda Spater ausarbeitete, ist klar, dass diese
Lehre von Anfang an einzigartig fur Buddha und zentral fur
seine Verwirklichung war. Dariiber hinaus erklarte er in ande-
ren Suttas, dass er paticcasamuppada schon vor dem grof3en
Erwachen erforscht hatte.

Zu jener Zeit weilte der Erhabene gerade eben vollkom-
men erwacht am FuBR des Bodhi-Baumes in Uruvela am
Ufer des Flusses Nerafijara. Sieben Tage sal3 der Erhabene
so mit verschrankten Beinen am Fuf} des Bodhibaumes
und erlebte das Glick der Erlosung.

Am Beginn des ersten Nachtabschnittes durchdachte
der Erhabene im Geist vorwarts und ruckwarts das beding-
te Entstehen:

,»Mit Unwissenheit (avijja) als Bedingung gibt es Zu-
sammenbrauungen (sankhara);

mit Zusammenbrauungen als Bedingung gibt es Be-
wusstsein (vifiriana);

mit Bewusstsein als Bedingung gibt es Name-Form
(namaripa);

mit Name-Form als Bedingung gibt es Sinnesmedien
(salayatana);

mit Sinnesmedien als Bedingung gibt es Kontakt (pha-
ssa);

mit Kontakt als Bedingung gibt es Geflihl (vedana);

mit Geflhl als Bedingung gibt es Begehren (tanha);

mit Begehren als Bedingung gibt es Anhaften (up-
adana);

mit Anhaften als Bedingung gibt es Werden (bhava);

242 Unter dem Bodhibaum



mit Werden als Bedingung gibt es Geburt (jati);

mit Geburt als Bedingung entstehen Alter, Tod, Sorge,
Kummer, Schmerz, Jammer und Verzweiflung vollstan-
dig. Das Bedingte Zusammenentstehen der ganzen Masse
von dukkha entsteht in dieser natiirlichen Weise.

Durch das Verblassen und vollstdndige Erléschen von
avijja erlischt sankhara,

durch Erléschen von sankhara erlischt vininiana;

durch Erléschen von viririana erlischt namaripa;

durch Erléschen von namaripa erléschen die salayata-
na

durch Erléschen der salayatana erlischt phassa;

durch Erléschen von phassa erlischt vedana;

durch Erléschen von vedana erlischt tanha

durch Erléschen von tapha erlischt upadana;

durch Erléschen von updadana erlischt bhava

durch Erléschen von bhava erlischt jati;

durch Erléschen von jati erléschen Alter, Tod, Sorge,
Kummer, Schmerz, Jammer und Verzweiflung. Das Erl6-
schen der ganzen Masse von dukkha geschieht in dieser
naturlichen Weise.

Als nun der Erhabene diesen Sachverhalt erkannt hatte,
sprach er zu jener Zeit diesen Merksatz:

,Wenn dem eifrig Meditierenden

sich die dhammas klar manifestieren,

dann schwinden ihm die Zweifel alle,

denn er erkennt alle Phanomene und ihre Ursachen.

Dann, im mittleren Abschnitt der Nacht durchdachte der
Erhabene im Geist vorwarts und riickwarts das Bedingte
Zusammenentstehen:

Mit Unwissenheit (avijja) als Bedingung gibt es Zusam-
menbrauungen (sankhara); ...

Quellentexte 243



Das Bedingte Zusammenentstehen der ganzen Masse
von dukkha entsteht in dieser nattrlichen Weise.

Durch das Verblassen und vollstdndige Erldschen von
avijja erlischt sankhara; ...

Das Erloschen der ganzen Masse von dukkha geschieht
in dieser naturlichen Weise.

Als nun der Erhabene diesen Sachverhalt erkannt hatte,
sprach er zu jener Zeit diesen Merksatz:

,Wenn dem eifrig Meditierenden

sich die dhammas klar manifestieren,

dann schwinden ihm die Zweifel alle,

denn er erkennt das Enden aller Bedingungen.*

Dann, im letzten Abschnitt der Nacht durchdachte der Er-
habene im Geist vor-wérts und ruckwaérts das Bedingte
Zusammenentstehen:

Mit Unwissenheit (avijja) als Bedingung gibt es Zu-
sammenbrauungen (sankhara); ...

Das Bedingte Zusammenentstehen der ganzen Masse
von dukkha entsteht in dieser nattirlichen Weise.

Durch das Verblassen und vollstdndige Erléschen von
avijja erlischt sankhara; ...

Das Erldschen der ganzen Masse von dukkha geschieht
in dieser naturlichen Weise.

Als nun der Erhabene diesen Sachverhalt erkannt hatte,
sprach er zu jener Zeit diesen Merksatz:

,Wenn dem eifrig Meditierenden

sich die dhammas klar manifestieren,

Maras Heere zerstreuend steht er da,

gleich der Sonne, die den Himmel erhellt.*
(MVI1.1&Dul, 1-3)

244  Unter dem Bodhibaum



Wortlich nehmen oder tiefer sehen? - Dukkha ist ein spiri-
tuelles Dilemma.

Kapitel 7 von ,,Unter dem Bodhi-Baum® présentierte Ajahn
Buddadasa’s klare Darstellung der zwolf Modi von paticca-
samuppada, die die Kklassische Formel ausmachen. Dieses
Sutta gibt eine vielzitierte Analyse aller Modi. Bitte nehmt
euch die Zeit, uber die gewohnlichen oder wortlichen Bedeu-
tungen hinauszugehen und Uber die Dhamma-Bedeutung je-
des Modus nachzudenken. Da dukkha ein spirituelles Dilem-
ma ist, sind die Ursachen und Bedingungen wahrscheinlich
auch spirituell (eher als materiell oder lediglich biologisch).

,»Was aber ist Alter und Tod (jaramarana)? Das Altern der
verschiedenen Einzelwesen in den verschiedenen Klassen
von Wesen, ihr Hinsiechen, ihr Gebrechlichwerden, das
Ergrauen der Haare, das Welkwerden der Haut, die Ab-
nahme der Lebenskraft, der Verfall der Sinne: das heil3t
Alter. - Das Fortgehen und Ausscheiden der verschiedenen
Einzelwesen aus den verschiedenen Klassen von Wesen,
ihre Vernichtung, ihr Verschwinden, ihr Hingang und
Sterben, der Ablauf der Lebenszeit, das Auseinanderfallen
der khandha, das Abwerfen der Leiblichkeit: das heifit
Tod. So ist dieses das Alter, dieses der Tod: das heifit Al-
ter und Tod.

Was aber ist Geburt (jati)? Die Geburt der verschiedenen
Einzelwesen in den verschiedenen Klassen von Wesen, ihr
Geborenwerden, ihr Eintritt ins Dasein, ihr Wiederentste-
hen, das Auftreten der khandha, die Erlangung der Sin-
nesbereiche: das heilt Geburt.

Was aber ist Werden (bhava)? Die drei Formen des Wer-
dens, das Werden (in der Welt) der Sinnlichkeit, das Wer-

Quellentexte 245




den (in der Welt) der Form, das Werden (in der Welt) der
Formlosigkeit (kamabhavo, ripabhavo, aripabhavo): das
heil3t Werden.

Was aber ist Ergreifen (upadana)? Die vier Arten des Er-
greifens, das Ergreifen von Sinnlichkeit, das Ergreifen von
Anschauung, das Ergreifen von Brauch und Ritus, das Er-
greifen der Lehre vom Ich: das heif3t Ergreifen.

Was aber ist Durst (tarnha)? Die sechs Gruppen des Durs-
tes, der Durst nach Form, der Durst nach Ton, der Durst
nach Geruch, der Durst nach Geschmack, der Durst nach
Geflhl, der Durst nach Konzepten (dhammatanhia): das
heil3t Durst.

Was aber ist Empfindung (vedana)? Die sechs Gruppen
der Empfindung, die durch die Beruhrung des Sehens er-
zeugte Empfindung, die durch die Berihrung des Horens
erzeugte Empfindung; die durch die Berlihrung des Rie-
chens erzeugte Empfindung, die durch die Bertihrung des
Schmeckens erzeugte Empfindung, die durch die Berih-
rung des Fuhlens erzeugte Empfindung, die durch die Be-
rihrung des Denkens erzeugte Empfindung: das heif3t
Empfindung.

Was aber ist Beriihrung (phassa)? Die sechs Gruppen der
Berlihrung, die Berlihrung des Auges, die Beriihrung des
Ohres, die Beriihrung der Nase, die Beriihrung der Zunge,
die Berlhrung des Korpers, die Beriihrung des Geistes:
das hei3t Beriihrung.

Was aber sind die sechs Sinnesbereiche (sa/a@yatana)? Der
Bereich des Auges, der Bereich des Ohres, der Bereich der
Nase, der Bereich der Zunge, der Bereich des Korpers, der

246  Unter dem Bodhibaum



Bereich des Geistes: das, ihr Bhikkhus, heifdt die sechs
Sinnesbereiche.

Was aber ist Name-Form (namariipa)? Empfindung, Vor-
stellung, Beabsichtigen, Beruhrung, Erwéagung (vedanad,
sanna, cetand, phasso, manasikaro): das hei3t Name.

Die vier grundlegenden Elemente (mahabhiita) und die
aus den vier grundlegenden Elementen abgeleitete Form
(upadayariipa): das heillit Form. So ist dieses Name, dieses
Form: das heil3t Name-Form.

Was aber ist Bewusstsein (virinana)? Die sechs Gruppen
des Bewusstseins, das Bewusstsein des Sehens, das Be-
wusstsein des Horens, das Bewusstsein des Riechens, das
Bewusstsein des Schmeckens, das Bewusstsein des Fih-
lens, das Bewusstsein des Denkens (manoviiiiiana): das
heilit Bewusstsein.

Was aber sind Gestaltungen (sankhara)? Die drei Arten
der Gestaltung, die korperliche Gestaltung, die sprachliche
Gestaltung der Rede, die geistige Gestaltung
(kayasankharo, vacisankharo, cittasankharo). das heift
Gestaltungen.

Was aber ist Nichtwissen (avijja)? Die Unkenntnis vom
Leiden, die Unkenntnis von der Entstehung des Leidens,
die Unkenntnis von der Aufhebung des Leidens, die Un-
kenntnis von dem Weg, der zur Aufhebung des Leidens
flhrt: das hei8t Nichtwissen.* (SN 12, 2)

Wer den Dhamma sieht, sient mich - wer pariccasa-
muppada sieht, sieht den Dhamma

Quellentexte 247



Wer den Buddha nur aus der materialistischen Perspektive als
Person betrachtet, tbersieht das eigentlich Wesentliche, den
Dhamma.

,,Mag auch ein Mdnch, seinen Mantel ordnungsgemal hal-
tend, Schritt fir Schritt dicht hinter mir gehen, aber er ist
habsuchtig voll heftiger Sinnengier, ist gehassigen Her-
zens, ubelwollender Gesinnung, vergisst die Achtsamkeit
ohne Klarbewusstheit, ist ohne Herzensfrieden zerstreuten
Herzens, ist in den Sinnen ungeziigelt: dann ist er weit von
mir entfernt und ich von ihm. Und aus welchem Grunde?
Dieser Monch sieht ja den Dhamma nicht, und wer den
Dhamma nicht sieht, sieht mich nicht.

Mag auch ein Moénch hundert Meilen entfernt von mir
weilen, und er ist nicht habsuchtig voll heftiger Sinnen-
gier, nicht gehassigen Herzens Ubelwollender Gesinnung,
hat gewaértig die Achtsamkeit klarbewusst, hat Herzens-
frieden innig geeinigten Herzens, wohlgeziigelt in den
Sinnen: dann ist er mir doch nahe und ich ihm. Und aus
welchem Grunde? Dieser Monch sieht ja den Dhamma,
und wer den Dhamma sieht, sieht mich.* (It 92)

.Nun wurde dies vom Erhabenen gesagt: ,.Einer, der
paticcasamuppada sieht, sieht den Dhamma; einer, der
den Dhamma sieht, sieht paticcasamuppada. Und diese
funf Gruppen, an denen angehaftet wird, sind bedingt ent-
standen. Die Begierde, das Fronen, die Neigung und das
Festhalten an diesen funf Gruppen, an denen angehaftet
wird, ist der Ursprung von dukkha. Das Entfernen von Be-
gierde und Gier, das Uberwinden von Begierde und Gier
nach diesen fiinf Gruppen, an denen angehaftet wird, ist
das Aufhoren von dukkha.* (MN 28)

248 Unter dem Bodhibaum



Uber die Vorstellung von Sein und Nicht-Sein hinausge-
hen

An Konzepten wie ‘Existenz’ und ‘Nicht-Existenz’, ‘Ich bin’
und ‘Ich bin nicht’ halten wir uns aufgrund unserer dualisti-
schen Sprache und Weltsicht fest. Das Verstdndnis von patic-
casamuppada hilft uns diese Extreme zu vermeiden.

,Zur Seite sitzend sprach dann der wirdige Spross aus
dem Hause Kaccayana zu dem Erhabenen also: ,,Rechte
Einsicht, rechte Einsicht, Herr, sagt man. Inwieweit, Herr,
gibt es nun rechte Einsicht?*

»Auf zweierlei kommt, Kaccayana, diese Welt zumeist
hinaus, auf Sein und auf Nichtsein. Fir den nun, der den
Ursprung der Welt der Wirklichkeit gemal? mit richtigem
Verstandnis betrachtet, gibt es das nicht, was in der Welt
,Nichtsein’ (heif3t); fir den aber, der die Aufhebung der
Welt der Wirklichkeit gemaR mit richtigem Verstandnis
betrachtet, gibt es das nicht, was in der Welt ,Sein’ (heif3t).

Durch Aufsuchen, Erfassen und Dabeiverbleiben ist ja
diese Welt zumeist gefesselt. Wenn nun jemand dieses
Aufsuchen und Erfassen, das Wollen des Denkens, sein
Eindringen und Darinbeharren nicht aufsucht, nicht er-
fasst, nicht dazu den Willen hat, sich nicht auf ein ‘Ich’
stlitzt - und wenn er dann daran, dass Leiden alles ist, was
entsteht und Leiden alles ist, was vergeht, nicht zweifelt
und kein Bedenken hat und infolge seines Wissens hiervon
von anderen unabhéngig ist - insoweit gibt es rechte Ein-
sicht.

Alles ist’, das, Kaccayana, ist das eine Extrem. ,Alles
ist nicht®, das ist das andere Extrem. Diese beiden Extreme
vermeidend, verkiindet in der Mitte der Tathagata seine
Lehre:

Aus dem Nichtwissen als Ursache entstehen die Gestal-
tungen; aus den Gestaltungen als Ursache entsteht das
Bewusstsein usw. usw.*“ (SN 12, 15)

Quellentexte 249



Es scheint nicht nur so

,Zur Seite sitzend sprach dann der ehrwiirdige Ananda zu
dem Erhabenen also: ,,Wunderbar, Herr, unvergleichlich,
Herr, wie so sehr tief dieses Gesetz von der bedingten
Zusammenentstehung ist und wie tief es erscheint; aber
doch kommt es mir vollkommen Klar vor.*

,,Nicht so, Ananda, nicht so, Ananda! Tief ist, Ananda,
dieses Gesetz von der bedingten Zusammenentstehung
und tief erscheint es. Infolge der Unkenntnis dieses Geset-
zes, Ananda, infolge des Nichtverstehens und Nichtbegrei-
fens ist dieses Geschlecht wirr geworden wie ein (vernach-
lassigtes) Gewebe und verknotet wie ein Garnknduel und
gleich dem Muiija- und dem Babbajagras und kommt nicht
hinaus Gber niedrige Daseinsform, tber leidvolle Existenz,
uber Verdammnis, tUber den Kreislauf der Wiedergebur-
ten. (SN 12, 60)

Die Grundlagen von dukkha sind in Abhangigkeit vonei-
nander zusammenentstehende Phanomene

Dhamma zu sehen bedeutet, alles als ein Entstehen, sich Ver-
andern und Vergehen durch und innerhalb des Flusses von
idappaccayata zu sehen.

All unsere Sorgen und Note, die mit einem oder mehreren der
finf Ansammlungen mit Anhaften zu tun haben, sind eine
Angelegenheit von paticcasamuppada.

.Nun wurde dies vom Erhabenen gesagt: ,.Einer, der

paticcasamuppada sieht, sieht den Dhamma; einer, der
den Dhamma sieht, sieht paticcasamuppada.*

250 Unter dem Bodhibaum



Diese Phanomene werden paticcasamuppannadhamma
(abhangig zusammenentstandene Ph&nomene) genannt,
namlich die funf Ansammlungen mit Anhaften (up-
adanakkhandha).

Das Verlangen (chando), der Reiz (alayo), das Hinter-
herjagen (anunayo) oder das Frénen (ajjhosanarn) gegen-
Uber den upadanakkhandha gilt als Quelle von dukkha
(dukkhasamudhayo).

Das Entfernen von lustvollem Verlangen (chandaraga-
vinayo) oder das Aufgeben von lustvollem Verlangen
(chandaragappahanarn) nach den upadanakkhandha, das
gilt als das Erléschen von dukkha (dukkhanirodho).

(MN 28)

Ignoranz und Betdrung beginnen schon in Kleinkindern

Im Gegensatz zu den traditionellen Kommentaren der Lehr-
reden, die die Anfange von paticcasamuppada in vergangenen
Leben verorten, beschreibt Buddha hier seinen Beginn im
kleinen Kind. Irgendwann in unserem Leben wird paticcasa-
muppada zum ersten Mal aus Unwissenheit zusammenge-
braut. Sobald die Sinne des Kindes so weit entwickelt sind,
dass sie Genuss empfinden kdnnen, werden sie zur Grundlage
flr Zuneigung und Abneigung, was zu Anhaftung und Ego-
ismus fuhrt.

»Wenn das Kind heranwéchst und seine Fahigkeiten her-
anreifen, spielt es solche Spiele, wie zum Beispiel mit
Spielzeug-Pfliigen, mit Holzklétzen, Purzelbaum, mit
Windmuhlen, mit Spielzeug-MaRen, mit Wagen und mit
Pfeil und Bogen.

Wenn es weiter heranwéchst und seine Moglichkeiten
noch weiter heranreifen, geniel3t der Jugendliche das Da-
sein, ausgestattet und versehen mit den funf Strangen der
Sinnesvergniigen, mit Formen, die mit dem Auge erfahr-

Quellentexte 251




bar sind, die erwinscht, begehrt, angenehm und liebens-
wert sind, mit Sinnesgier verbunden sind und Gier hervor-
rufen; mit Klangen, die mit dem Ohr erfahrbar sind - mit
Geriichen, die mit der Nase erfahrbar sind - mit Geschma-
ckern, die mit der Zunge erfahrbar sind - mit Berhrungs-
objekten, die mit dem Korper erfahrbar sind, die er-
winscht, begehrt, angenehm und liebenswert sind, mit
Sinnesgier verbunden sind und Gier hervorrufen.

Wenn er mit dem Auge eine Form sieht (etc.), ist er be-
gierig nach ihr, wenn sie angenehm ist, lehnt sie ab, wenn
sie unangenehm ist. Er lebt ohne verankerte Achtsamkeit
auf den Korper, mit begrenztem Herzen und versteht die
Herzensbefreiung, die Befreiung durch Weisheit, bei der
jene Ublen, unheilsamen Geisteszustande restlos aufhoren,
nicht der Wirklichkeit entsprechend. Derart in Zu- und
Abneigung verwickelt, wie er ist, ergotzt er sich am Ge-
fihl, welches Gefuhl er auch immer fuhlen mag - ob an-
genehm oder schmerzhaft oder weder-schmerzhaft-noch-
angenehm - heil3t es willkommen und hélt sich daran fest.
Weil er dies tut, erscheint Ergétzen (nandi) in ihm. Ergot-
zen an Gefiihlen ist Anhaftung. Bedingt durch Anhaften
ist Werden; bedingt durch Werden ist Geburt; bedingt
durch Geburt entstehen Altern und Tod, Sorge, Klagen,
Schmerz, Trauer und Verzweiflung. So ist der Ursprung
dieser ganzen Masse von dukkha.« (M 38)

Ajahn Buddhadasa kommentiert: ,,Diese Passage zeigt zu-
néchst, dass das Kind reif genug sein muss, um das Festhal-
ten an vedana zu erfahren, damit der Strom von pariccasa-
muppada im Geist des Kindes durch die Kraft der Unwissen-
heit aufsteigen kann. Zweitens zeigt die Passage deutlich,
dass Werden und Geburt erst nach dem Festhalten an vedana
entstehen und nicht unmittelbar bei der Geburt aus dem Mut-
terleib, wie es allgemein in der Sprache der Alltagsmenschen
verstanden wird. Diese Passage verwendet die Sprache von

252 Unter dem Bodhibaum



paticcasamuppada, das heilit die Dhamma-Sprache. Bhava
und jati entstehen jedes Mal, wenn man sich an vedana
klammert. In der Dhamma-Sprache kommen Altern und Tod
sogar fir ein Kind vor, d. h. die schwerwiegenden Probleme,
die mit der Bedeutung von ,,Altern und Tod* verbunden sind,
die wirklich dukkha verursachen, wenn es sich daran festhalt,
so dass sie Macht Uber den Geist des Kindes haben.«

Wie man Nicht-Wissen nicht mehr erndhrt

Nicht-Wissen ist sowohl falsches Wissen als auch die Abwe-
senheit von wahrem Wissen. Ein Anfang des Nicht-Wissens
kann nicht gefunden werden. Jedoch kann Nicht-Wissen als
bedingtes Phanomen im Bezugsrahmen von idappaccayata
untersucht werden. Flttert man Nicht-Wissen nimmt es zu;
hort man auf es zu futtern, verhungert es.

»Nicht l&sst sich ein erster Anfang der Unwissenheit
(avijja) derart erkennen, als ob Unwissenheit vordem nicht
dagewesen und erst spater entstanden ware. Wohl aber
l&sst sich erkennen, dass die Unwissenheit eine bestimmte
Bedingung hat (idapaccaya). Auch die Unwissenheit, sage
ich, hat eine sie erndhrende Bedingung (saharam), ist
nicht ohne solche Bedingung. Und was ist die ernahrende
Bedingung der Unwissenheit? Die funf Hemmungen
(nivarana), hatte man zu antworten.

Doch auch die fiinf Hemmungen, sage ich, haben eine sie
erndhrende Bedingung, sind nicht ohne solche Bedingung.
Und was ist die erndhrende Bedingung der finf Hemmun-
gen? Der dreifach Uble Wandel (in Werken, Worten und
Gedanken) (duccaritana), hatte man zu antworten.

Doch auch der dreifach tible Wandel, sage ich, hat eine ihn
erndhrende Bedingung, ist nicht ohne solche Bedingung.

Quellentexte 253



Und was ist die Bedingung des dreifach tublen Wandels?
Das Ungezugeltsein der Sinne (indriyaasarmvarassa), hétte
man zu antworten.

Doch auch das Ungeziigeltsein der Sinne, sage ich, hat ei-
ne es erndhrende Bedingung, ist nicht ohne solche Bedin-
gung. Und was ist die Bedingung fir das Ungeziigeltsein
der  Sinne?  Unachtsamkeit und  Unbesonnenheit
(asatasampajaniniassa), hatte man zu antworten.

Doch auch Unachtsamkeit und Unbesonnenheit, sage ich,
haben eine sie ernédhrende Bedingung, sind nicht ohne sol-
che Bedingung. Und was ist die Bedingung fur Unacht-
samkeit und Unbesonnenheit? Unweises Nachdenken
(ayonisomanasikara), hatte man zu antworten.

Doch auch das unweise Nachdenken, sage ich, hat eine es
ernahrende Bedingung, ist nicht ohne solche Bedingung.
Und was ist die Bedingung des unweisen Nachdenkens?
Vertrauenslosigkeit (assaddhiyassa), hatte man zu antwor-
ten.

Doch auch die Vertrauenslosigkeit, sage ich, hat eine sie
erndhrende Bedingung, ist nicht ohne solche Bedingung.
Und was ist die Bedingung der Vertrauenslosigkeit? Das
Horen falscher Lehren (asaddhammassavanassa), hatte
man zu antworten.

Doch auch das Horen falscher Lehren, sage ich, hat eine es
erndhrende Bedingung, ist nicht ohne solche Bedingung.
Und was ist die Bedingung flr das Horen falscher Lehren?
Der Umgang mit schlechten Menschen (asappurisas-
amsevo), hatte man zu antworten.

254  Unter dem Bodhibaum



Der Umgang mit schlechten Menschen also, ihr Ménche,
einmal zustande gekommen, fihrt zum Ho6ren falscher
Lehren. Das Horen falscher Lehren, einmal zustande ge-
kommen, fuhrt zur Vertrauenslosigkeit. Die Vertrauenslo-
sigkeit, einmal zustande gekommen, fiihrt zu unweisem
Nachdenken. Unweises Nachdenken, einmal zustande ge-
kommen, flihrt zu Unachtsamkeit und Unbesonnenheit.
Unachtsamkeit und Unbesonnenheit, einmal zustande ge-
kommen, fiihren zum Ungezligeltsein der Sinne. Das Un-
gezlgeltsein der Sinne, einmal zustande gekommen, flhrt
zum dreifach tblen Wandel. Der dreifach ible Wandel,
einmal zustande gekommen, fiihrt zum Auftreten der finf
Hemmungen. Die finf Hemmungen, wenn aufgetreten,
fihren zur Unwissenheit.“ (AN, X, 61)

Das Zusammenbrauen/Gestalten (sankhara)

\Von den verschieden interpretierten Begriffen des pariccasa-
muppada, ist sankhara der entscheidende fur das jeweilige
Verstandnis. Eine Sichtweise verortet Nicht-Wissen und
sankhara in ein vergangenes Leben. Fiir Ajahn Buddhadasa
jedoch treten sie standig in unserem taglichen Leben auf und
entfalten ihre Wirkung.

,und warum, ihr Monche sprecht ihr von ‘Gestaltungen’
(sankhara)? Weil sie ein Gestaltetes gestalten (sankhatam
abhisankharonti), daher heif3t es ‘Gestaltungen’.

Und was fiir ein Gestaltetes gestalten sie? Form, (die
ein) Gestaltetes (ist), gestalten sie zur Form; Geflhl, (das
ein) Gestaltetes (ist), gestalten sie zum Geflhl; Wahrneh-
mung, (die ein) Gestaltetes (ist), gestalten sie zur Wahr-
nehmung; Gestaltungen, (die ein) Gestaltetes (sind), ge-
stalten sie zu Gestaltungen; Bewusstsein, (das ein) Gestal-
tetes (ist), gestalten sie zu Bewusstsein. Weil sie Gestalte-
tes gestalten, daher heif3t es ‘Gestaltungen’.” (SN 22, 79)

Quellentexte 255




Erkennt den subtilen Unterschied zwischen zwei Kon-
taktebenen

Zwei Aspekte oder Ebenen des Kontakts sind eine der vielen
Feinheiten von paticcasamuppada. Diese Erkenntnis wird
durch die in den folgenden Passagen getroffenen Unterschei-
dungen deutlich. Sinneserfahrung an sich ist nicht unbedingt
dukkha. Verlangen manifestiert sich durch Bezeichnungen
oder Bedeutungen, die auf Eigenschaften und Zeichen basie-
ren.

,,ES gibt, Gotterkonig, durch das Auge ins Bewusstsein
tretende Formen, durch das Ohr ins Bewusstsein tretende
Tone, durch die Nase ins Bewusstsein tretende Diifte,
durch die Zunge ins Bewusstsein tretende Séafte, durch den
Korper ins Bewusstsein tretende Gegenstéande, durch das
Denken ins Bewusstsein tretende Dinge, die ersehnten, ge-
liebten, entziickenden, angenehmen, dem Begehren ent-
sprechenden, reizenden. Wenn der Monch sich dartiber
freut, sie begrift, sich darauf stitzt, dann ist sein Be-
wusstsein dadurch daran gebunden. Mit Ergreifen kommt
der Monch nicht zur Wahnerldschung. Dies ist nun der
Grund, dies ist die Ursache, dass da einige Wesen zu Leb-
zeiten nicht zur Wahnerldschung gelangen.

Es gibt, Gotterkonig, durch das Auge, das Ohr, die Na-
se, die Zunge, den Korper, den Geist ins Bewusstsein tre-
tende Formen, Tone, Dufte, Safte, Gegenstande, Dinge,
die ersehnten, geliebten, entzlickenden, angenehmen, dem
Begehren entsprechenden, reizenden. Wenn sich der
Monch darlber nicht freut, sie nicht begraf3t, sich nicht da-
rauf stltzt, dann ist sein Bewusstsein dadurch nicht ge-
bunden: er ergreift sie nicht. Nicht ergreifend kommt der
Maonch zur Wahnerléschung. Das ist der Grund, das ist die

256 Unter dem Bodhibaum



Ursache, dass da einige Wesen noch zu Lebzeiten zur
Wahnerléschung gelangen.* (SN 35, 118)

»Was meinst du, Malunkyaputto, wenn du weder jetzt
noch friher durch das Auge ins Bewusstsein tretende
Formen gesehen hast oder siehst oder sehen mochtest, gibt
es dann bei dir Wille oder Reiz oder Vorliebe dazu?«

,,Gewiss nicht, Herr.*

,,und ebenso ist es mit den anderen Sinnen. Hier wird
flr dich bei den Dingen, die gesehen, gehort, erlebt, be-
wusst geworden sind, das Gesehene nur Gesehenes sein,
das Gehorte nur Gehortes sein, das Erlebte nur Erlebtes
sein, das Bewusstgewordene nur Bewusstgewordenes sein.
Wenn es so sein wird, dann gibt es flr dich kein Dabei.
Gibt es kein Dabel, so gibt es fur dich auch kein Darin.
Gibt es fiir dich, Malunkyaputto, kein Darin, dann gibt es
kein Diesseits, kein Jenseits, kein Dazwischen. Das eben
ist das Ende des Leidens.« (SN 35, 95)

,,-Durch Verlangen bedingt ist Suchen’, wenn das so ge-
sagt wird, soll man, Ananda, das in dieser Weise verste-
hen, wie Suchen durch Verlangen bedingt ist: Wenn es
aber das Verlangen nicht gébe, ganz und gar nicht, nir-
gendwo, in keiner Weise, nirgends, zum Beispiel: Verlan-
gen nach Sinnesgenissen, Verlangen nach Werden, Ver-
langen nach Nicht-Werden. Wenn dieses Verlangen Uber-
haupt nicht ware, wenn dieses Verlangen ausgetilgt ware,
konnte dann Suchen erscheinen?*

,,Nein, das nicht, Verehrungswirdiger.«

,,.Daher, Ananda, ist dies der Grund, ist dies die Ursa-
che, ist dies die Entstehung, ist dies die Bedingung fir das
Suchen, ndmlich das Verlangen. Dariber hinaus kénnen
wir sagen, dass diese beiden Aspekte des Verlangens - die
Aufrechterhaltung der Zyklen der Ego-Geburt und das
Streben nach Genuss - beide dieselbe Quelle im vedana

Quellentexte 257



haben; Das heildt, vedana ist die Quelle flr das Entstehen
beider Arten von Verlangen.

,» Durch Kontakt bedingt ist vedana, wenn das so ge-
sagt wird, soll man das in dieser Weise verstehen, wie ve-
dana durch Kontakt bedingt ist: Wenn es aber Kontakt
nicht gabe, ganz und gar nicht, nirgendwo, in keiner Wei-
se, nirgends, zum Beispiel: Sehkontakt, Horkontakt,
Riechkontakt, Schmeckkontakt, Tastkontakt, Denkkon-
takt. Wenn Kontakt tberhaupt nicht ware, wenn Kontakt
ausgetilgt ware, konnte dann vedana erscheinen?*

,,Nein, das nicht, Verehrungswirdiger.*

,,Daher, Ananda, ist dies der Grund, ist dies die Ursa-
che, ist dies die Entstehung, ist dies die Bedingung flr ve-
dana, némlich Kontakt.

,»-Durch Name-Form bedingt ist Kontakt‘, wenn das so
gesagt wird, soll man das in dieser Weise verstehen, wie
Kontakt durch Name-Form bedingt ist: Die Beschreibung
einer Name-Gruppe héngt von Eigenschaften, Merkma-
len, Zeichen und Symbolen ab. Wenn diese Eigenschaften,
Merkmale, Zeichen und Symbole nicht existieren, kdnnte
dann jemals ein bezeichnender Kontakt (adhivacanasam-
phasso) in Bezug auf eine Form-Gruppe erkannt werden?*

,,Nein, das nicht, Verehrungswurdiger.*

»Wenn durch die Bezeichnung eine Form-Gruppe er-
scheint, durch welche Eigenschaften, durch welche
Merkmale, durch welche Zeichen, durch welche Symbole
auch immer, wenn diese Eigenschaften, diese Merkmale,
diese Zeichen, diese Symbole (berhaupt nicht waren,
koénnte man dann Kontakt durch reine Interaktion (parig-
hasamphasso) in einer Name-Gruppe erfahren werden?*

,,Nein, das nicht, Verehrungswurdiger.*

,Wenn durch die Bezeichnung Name-Form erscheinen,
durch welche Eigenschaften, durch welche Merkmale,
durch welche Zeichen, durch welche Symbole auch im-
mer, wenn diese Eigenschaften, diese Merkmale, diese

258 Unter dem Bodhibaum



Zeichen, diese Symbole Uberhaupt nicht waren, konnte
man dann bezeichnenden Kontakt und Kontakt durch reine
Interaktion erfahren werden?“

,,Nein, das nicht, Verehrungswirdiger.«

,Wenn durch die Bezeichnung Name-Form erscheint,
durch welche Eigenschaften, durch welche Merkmale,
durch welche Zeichen, durch welche Symbole auch im-
mer, wenn diese Eigenschaften, diese Merkmale, diese
Zeichen, diese Symbole Uberhaupt nicht waren, konnte
dann Kontakt stattfinden?*

,.Nein, das nicht, Verehrungswirdiger.«

,,.Daher, Ananda, ist dies der Grund, ist dies die Ursa-
che, ist dies die Entstehung, ist dies die Bedingung fur
Kontakt, ndmlich Name-Form.*“ (DN 15)

Ohne Schulung bleiben wir in vedana stecken und hdufen
schadliche Tendenzen an

Wir alle erleben die Bandbreite angenehmer, schmerzhafter
und weder-schmerzhafter-noch-angenehmer vedana. Wir
kdnnen im vedana, das wir erleben, stecken bleiben und un-
gesunde Tendenzen verstarken, die das Leiden aufrechterhal-
ten. Die Weisen bleiben nicht stecken, hegen keine Tenden-
zen und lassen das Leid nicht andauern.

,,Der unerfahrene gewohnliche Mensch, ihr Monche, emp-
findet ein Wohlgefuhl, empfindet ein Wehgefuhl, empfin-
det ein Weder-weh-noch-wohl-Gefiihl. Auch der erfahrene
edle Jinger, ihr Monche, empfindet ein Wohlgefuhl, emp-
findet ein Wehgefuhl, empfindet ein Weder-weh-noch-
wohl-Gefiihl. Was ist da nun die Besonderheit, was die
Verschiedenheit, was der Unterschied zwischen einem er-
fahrenen edlen Jinger und einem unerfahrenen gewohnli-
chen Menschen?

Quellentexte 259



,» Im Erhabenen wurzelt fir uns die Lehre. Moge der
Erhabene uns belehren’.*

,Wird da der unbelehrte gewohnliche Mensch von ei-
nem Wehgeflhl getroffen, dann ist er traurig, beklommen,
er jammert, schlagt sich stéhnend an die Brust, gerét in
Verwirrung. So empfindet er zwei Gefuhle: ein korperli-
ches und ein gemdithaftes.

Gleichwie, wenn da ein Mann von einem Pfeil ange-
schossen wiirde, und er wirde dann noch von einem zwei-
ten Pfeil angeschossen. Da wurde dieser Mensch die Ge-
fiihle von zwei Pfeilen empfinden.

Ebenso nun auch, wenn der unbelehrte gewohnliche
Mensch, von einem Wehgefuhl getroffen, traurig, be-
klommen ist, jammert, sich stéhnend an die Brust schlagt,
in Verwirrung gerét, dann empfindet er zwei Gefihle, ein
korperliches und ein gemdthaftes. Ist er von einem Weh-
gefiihl getroffen worden, so leistet er Widerstand. Dann
wird in ihm, der dem Wehgefiihl Widerstand leistet, der
Hang zum Widerstand gegen das Wehgefiihl angelegt.
Wird er nun von einem Wehgefihl getroffen, dann genief3t
er Sinnenwohl. Und warum? Nicht kennt ja der unerfahre-
ne gewdhnliche Mensch eine andere Entrinnung vor dem
Wehgefiihl als Sinnenwohl. Dann wird in ihm, der Sin-
nenwohl genief3t, der Hang zum Reiz angelegt. Er kennt
nicht der Wirklichkeit gemaR der Geflihle Aufgang und
Untergang, Labsal, Elend und Entrinnung. Dann wird in
ihm, der der Gefiihle Aufgang und Untergang, Labsal,
Elend und Entrinnung nicht der Wirklichkeit gemali er-
kennt, beim Weder-weh-noch-wohl-Gefuhl der Hang zum
Unwissen angelegt. Fihlt er nun ein Wohlgefuhl, da fuhlt
er es als Gefesselter; fuhlt er ein Wehgefiihl, so fiihlt er es
als Gefesselter; fuhlt er ein Weder-weh-noch-wohl-
Geflhl, so fiuhlt er es als Gefesselter. Den nennt man einen
unerfahrenen gewohnlichen Menschen. Gefesselt ist er
durch Geburt, Alter und Sterben, durch Trauer, Jammer,

260 Unter dem Bodhibaum



Schmerz, Tribsal und Verzweiflung. Gefesselt ist er, sag’
ich, ans Leiden

Wird aber der erfahrene edle Junger von einem Wehge-
flihl getroffen, dann ist er nicht traurig, beklommen, jam-
mert nicht, schldgt sich nicht stéhnend an die Brust, geréat
nicht in Verwirrung. So empfindet er nur ein Gefuhl, ein
korperliches, kein gemithaftes.

Gleichwie, wenn da ein Mann von einem Pfeil ange-
schossen wiirde, aber kein zweiter Pfeil wirde nach ihm
geschossen. Dieser Mensch wird also nur das Gefuihl von
einem Pfeil empfinden. Ebenso nun auch, wenn der be-
lehrte edle Junger von einem Wehgefiihl getroffen wird,
dann ist er nicht traurig, beklommen, jammert nicht,
schlagt sich nicht stéhnend an die Brust, gerédt nicht in
Verwirrung: Nur ein Geflihl empfindet er, ein korperli-
ches, kein gemithaftes.

Ist er von einem Wehgefhl getroffen worden, da leistet
er keinen Widerstand. Dann wird in ihm, der dem Wehge-
flhl keinen Widerstand leistet, beim Wehgefihl kein Hang
zum Widerstand angelegt. Wird er nun von einem Wehge-
flhl getroffen, so genielt er nicht das Sinnenwohl. Und
warum? Es kennt ja der erfahrene edle Jiinger eine andere
Entrinnung vor dem Wehgefhl als sinnliches Wohl. Dann
wird in ihm, der Sinnenwohl nicht genieft, kein Hang zum
Reiz angelegt. Er kennt ja der Wirklichkeit gemal der Ge-
fihle Aufgang und Untergang, Labsal, Elend und Entrin-
nung. Und weil er der Geflihle Aufgang und Untergang,
Labsal, Elend und Entrinnung der Wirklichkeit gemafR
kennt, wird von ihm beim Weder-wehe-noch-wohl-Gefihl
kein Hang zum Unwissen angelegt. Fuhlt er nun ein
Wohlgefihl, so flhlt er es als Entfesselter; flhlt er ein
Wehgefhl, so fuhlt er es als Entfesselter; fuhlt er ein We-
der-weh-noch-wohl-Gefiihl, so flhlt er es als Entfesselter.
Den nennt man, ihr Mdnche, einen edlen Jinger: Entfes-
selt ist er von Geburt, Altern und Sterben, von Trauer,

Quellentexte 261



Jammer, Schmerz, Tribsal und Verzweiflung. Entfesselt
ist er, sag’ ich, vom Leiden.“ (SN 36, 6)

Diejenigen, die Dhamma nicht verstehen, sammeln reak-
tive Tendenzen an

Lehren (ber das abh&ngige gemeinsame Entstehen von
dukkha nehmen viele Formen an. Lehren tber die Sinne, Sin-
neskontakt und begleitende vedana sind immer zentral und
liefern wichtige Praxishinweise. In dieser Passage fuhrt das
Schwelgen in solchen vedana aufgrund mangelnder Acht-
samkeit zu einer Anhdufung von Mustern aus Lust, Abnei-
gung und Unwissenheit, die das Entstehen von wahrem Wis-
sen und Befreiung behindern. Somit setzt sich das Leiden
durch die Gewohnung an diese drei grundlegenden toxischen
Energien fort. Diese Muster in uns selbst zu beobachten, ist
eine wesentliche Praxis.

,Ihr Bhikkhus, abhangig vom Auge und Formen entsteht
Sehbewusstsein; das Zusammentreffen der drei ist Kon-
takt; durch den Kontakt bedingt entsteht das als ange-
nehm, schmerzhaft oder weder-schmerzhaft-noch-
angenehm Gefuhlte. Wenn man von einem angenehmen
Geflhl beruhrt wird, falls man sich dann daran ergoétzt, es
willkommen hei8t und daran hangenbleibt, dann liegt die
Neigung zur Begierde zugrunde. Wenn man von einem
schmerzhaften Gefihl berthrt wird, falls man dann be-
kimmert ist, trauert und klagt, weint, sich die Brust
schlagt und zerrittet wird, dann liegt die Neigung zur Ab-
neigung zugrunde. Wenn man von einem weder-
schmerzhaften-noch-angenehmen Gefiihl beriihrt  wird,
falls man dann den Ursprung, das Verschwinden, die Be-
friedigung, die Gefahr und das Entkommen in Bezug auf

262 Unter dem Bodhibaum



jenes Gefuhl nicht der Wirklichkeit entsprechend versteht,
dann liegt die Neigung zur Unwissenheit zugrunde.

Ihr Bhikkhus, dass man hier und jetzt dukkha ein Ende
bereiten wird, ohne die Neigung zur Begierde nach ange-
nehmem Geflhl zu Uberwinden, ohne die Neigung zur
Abneigung gegenuber schmerzhaftem Geflhl zu vernich-
ten, ohne die Neigung zur Unwissenheit in Bezug auf we-
der-schmerzhaftes-noch-angenehmes Geflihl auszurotten,
ohne Unwissenheit zu Gberwinden und wahres Wissen zu
erwecken - dies ist unmdoglich.” (Desgleichen fir die an-
deren Sinnesmedien - MN 148)

Die vier veredelnden Wahrheiten von paticcasamuppada

Diese Passage verbindet ausdriicklich Buddhas Kernlehrrah-
men der vier edlen Wahrheiten mit paticcasamuppada so-
wohl im Entstehungs- als auch im Erléschensmodus. Hier
weist er auch darauf hin, dass diese Lehren fur verkdrperte,
empfindende Wesen gelten. Diese Lehren sind keine abstrak-
ten metaphysischen Satze; Sie sind eine praktische Anleitung
flr diejenigen, die die Konsequenzen erkennen, die es hat,
lebendig und empfindungsféhig zu sein.

., Dies sind die vier edlen Wahrheiten’, so wurde von mir
die Lehre verkindet, die einwandfrei ist, ohne Makel,
vorwurfsfrei, ungetadelt von Asketen, Priestern und Ver-
standigen. Mit Bezug worauf wurde dies gesagt? Abhén-
gig von den sechs Elementen findet der Eintritt ins Dasein
statt. Wo aber Eintritt ins Dasein ist, da gibt es Name-
Form. Durch Name-Form aber bedingt sind die sechs
Sinnengrundlagen (salayatana), durch die sechs Sinnen-
grundlagen bedingt ist der Sinneneindruck (phassa), durch
den Sinneneindruck bedingt ist das Gefuhl (vedana). Mit
Hinsicht auf den Flhlenden aber lehre ich, was Leiden ist,
was die Entstehung des Leidens ist, was die Erléschung

Quellentexte 263



des Leidens ist und was der Pfad ist, der zur Erldschung
des Leidens fihrt.

Was aber ist die edle Wahrheit vom Leiden? Geburt ist
Leiden, Alter ist Leiden, Krankheit ist Leiden, Sterben ist
Leiden; Sorge, Jammer, Schmerz, Tribsal und Verzweif-
lung sind Leiden; nicht erlangen, was man begehrt, ist
Leiden. Kurz gesagt, die finf Gruppen des Anhaftens sind
Leiden. Das nennt man die edle Wahrheit vom Leiden.

Was aber ist die edle Wahrheit von der Entstehung des
Leidens? Durch Nichtwissen bedingt sind Zusammen-
brauungen; durch Zusammenbrauungen bedingt ist Be-
wusstsein; durch Bewusstsein bedingt ist Name-Form;
durch Name-Form die sechs Sinnesmedien; durch die
sechs Sinnesmedien Kontakt; durch Kontakt Geftihl; durch
Gefiihl Begehren; durch Begehren Anhaften; durch Anhaf-
ten Werden; durch Werden Geburt; durch Geburt aber be-
dingt entstehen Alter und Sterben, Sorge, Jammer,
Schmerz, Trubsal und Verzweiflung. So kommt es zur
Entstehung dieser ganzen Leidensfulle. Das nennt man die
edle Wahrheit von der Entstehung des Leidens.

Was aber ist die edle Wahrheit von der Erl6schung des
Leidens? Durch die restlose Aufhebung und Erléschung
des Nichtwissens kommt es zum Erléschen der Zusam-
menbrauungen; durch Erléschen der Zusammenbrauungen
kommt es zum Erldschen des Bewusstseins; durch Erl6-
schung des Bewusstseins kommt es zum Erléschen von
Name-Form; durch Erléschen von Name-Form kommt es
zum Erloéschen der sechs Sinnesmedien; durch Erléschen
der sechs Sinnesmedien kommt es zum Erléschen des
Kontakts; durch Erléschen des Kontakts kommt es zum
Erléschen des Gefihls; durch Erloschen des Gefiihls
kommt es zum Erléschen des Begehrens; durch Erléschen

264  Unter dem Bodhibaum



des Begehrens kommt es zum Erléschen des Anhaftens;
durch Erléschen des Anhaftens kommt es zum Erléschen
des Werdens; durch Erléschen des Werdens kommt es
zum Erléschen der Geburt; durch Erldschen der Geburt er-
I6schen Altern und Sterben, Sorge, Jammer, Schmerz,
Tribsal und Verzweiflung. So kommt es zum Erléschen
dieser ganzen Leidensfille. Das nennt man die edle Wahr-
heit von der Erléschung des Leidens.

Was aber ist die edle Wahrheit von dem zur Leidenserl6-
schung fuhrenden Pfad? Eben dieser edle achtfache Pfad
ist es, namlich: rechte Ansicht, rechte Gesinnung, rechte
Rede, rechtes Tun, rechter Lebensunterhalt, rechte An-
strengung, rechte Achtsamkeit und rechte Sammlung. Das
ist die edle Wahrheit von dem zur Leidenserléschung fih-
renden Pfad.” (AN Ill, 62)

»Wer wird geboren?« ist keine nitzliche Frage

,Was aber ist nun, Herr, Alter und Tod (jaramarana), und
flir wen gibt es Alter und Tod?*

,,Die Frage ist nicht richtig, erwiderte der Erhabene.
»Wenn man sagte: ,,was ist Alter und Tod, und fir wen
gibt es Alter und Tod?“ - oder wenn man, sagte: ,,Alter
und Tod ist das eine und ein anderes ist der, fiir den es Al-
ter und diesen Tod gibt,*“ so ware beides ein und dasselbe,
nur der Ausdruck ware verschieden. Wenn die Anschau-
ung besteht, Seele (jiva) und Leib (sarira) seien dasselbe,
so gibt es keinen heiligen Wandel; oder wenn die An-
schauung besteht, eines sei die Seele, und ein anderes sei
der Leib, so gibt es keinen heiligen Wandel. Diese beiden
Enden vermeidend, verkiindet in der Mitte der Tathagata
die wahre Lehre: aus der Geburt als Ursache entstehen Al-
ter und Tod.*

Quellentexte 265



,»Was aber ist nun, Herr, die Geburt (jati), und fir wen
gibt es Geburt?*

,Die Frage ist nicht richtig,” erwiderte der Erhabene.
,Wenn man sagte: ,,was ist die Geburt, und flr wen gibt es
Geburt?* - oder wenn man sagte: ,.eines ist die Geburt,
und ein anderes ist der, fur den es Geburt gibt®, so ware
beides ein und dasselbe, nur der Ausdruck wére verschie-
den. Wenn die Anschauung besteht, Seele und Leib seien
dasselbe, so gibt es keinen heiligen Wandel; oder wenn die
Anschauung besteht, eines sei die Seele, und ein anderes
sei der Leib, so gibt es keinen heiligen Wandel. Diese bei-
den Enden vermeidend, verkiindet in der Mitte der
Tathagata die wahre Lehre: aus dem Werden als Ursache
entsteht die Geburt.

,Was aber ist nun, Herr, Werden (bhava), und flr wen
gibt es Werden?“

,Die Frage ist nicht richtig,” erwiderte der Erhabene.
,Wenn man sagte: ,,was ist Werden, und fur wen gibt es
Werden? - oder wenn man sagte: ,,eines ist Werden, und
ein anderes ist der, fur den es Werden gibt*, so ware bei-
des ein und dasselbe, nur der Ausdruck wére verschieden.
Wenn die Anschauung besteht, Seele und Leib seien das-
selbe, so gibt es keinen heiligen Wandel; oder wenn die
Anschauung besteht, eines sei die Seele, und ein anderes
sei der Leib, so gibt es keinen heiligen Wandel. Diese bei-
den Enden vermeidend, verkiindet in der Mitte der
Tathagata die wahre Lehre: aus Anhaften als Ursache ent-
steht Werden. - Aus Begehren als Ursache entsteht Anhaf-
ten - aus Gefuhl als Ursache entsteht Begehren - aus Kon-
takt als Ursache entsteht Geflihl - aus den sechs Sinnes-
medien als Ursache entsteht Kontakt - aus Name-Form als
Ursache entstehen die sechs Sinnesmedien - aus Bewusst-
sein als Ursache entsteht Name-Form - aus Zusammen-
brauungen als Ursache entsteht Bewusstsein.*

266 Unter dem Bodhibaum



,Was aber sind nun, Herr, die Zusammenbrauungen
(sankhara) und fur wen gibt es diese Zusammenbrauun-
gen?*

,Die Frage ist nicht richtig,* erwiderte der Erhabene.
,Wenn man sagte: ,,was sind die Zusammenbrauungen,
und fur wen gibt es die Zusammenbrauungen?* - oder
wenn man sagte: ,.eines sind die Zusammenbrauungen,
und ein anderes ist der, fur den es die Zusammenbrauun-
gen gibt“, so ware beides ein und dasselbe, nur der Aus-
druck ware verschieden. Wenn die Anschauung besteht,
Seele und Leib seien dasselbe, so gibt es keinen heiligen
Wandel; oder wenn die Anschauung besteht, eines sei die
Seele, und ein anderes sei der Leib, so gibt es keinen hei-
ligen Wandel. Diese beiden Enden vermeidend, verkindet
in der Mitte der Tathagata diec wahre Lehre: aus dem
Nichtwissen als Ursache entstehen die Zusammenbrauun-
gen.

Nach dem restlosen Verschwinden aber und der Aufhe-
bung des Nichtwissens werden alle seine Verrenkungen,
Verzerrungen und unruhigen Seitenspriinge, welche im-
mer es seien, (ndmlich): ,was ist Alter und Tod und fur
wen gibt es Alter und Tod gibt?’ - oder: ,Seele und Leib
sind ein und dasselbe’ - oder: ,eines ist die Seele und ein
anderes ist der Leib.” - (desgl. fiir Geburt - Werden - An-
haften - Begehren - Gefiihl - Kontakt - die sechs Sinnes-
medien - Name-Form - Bewusstsein) - Zusammenbrauun-
gen werden aufhdren, an den Wurzeln abgeschnitten, aus-
gerodet und vernichtet, so dass sie kunftighin nicht mehr
dem Gesetz des Wiederentstehens unterworfen sind.*

(SN 12, 35)

Quellentexte 267



Wie man die upadanakkhandha in diesem Leben I6scht

Buddha weist darauf hin, wie die Aggregate des Lebens zu-
sammen mit Anhaften personlich genommen werden und wie
dieser Prozess Leiden darstellt. In der Umkehr zeigt er, wie
das Erléschen von dukkha im Entfernen oder der Preisgabe
des leidenschaftlichen Verlangens in Bezug auf die up-
adanakkhandha zu finden ist. Ajahn Buddhadasa versteht
dies als weiteren Beleg, dass das Ziel des Buddha die Befrei-
ung in diesem Leben war: zu sterben (den Prozess der ego-
zentrischen Wiedergeburt zu stoppen) bevor man stirbt (den
kdrperlichen Tod).

,,Freunde, gerade so wie Raum, der durch Holz und Klet-
terpflanzen, Gras und Lehm bedingt ist, als ‘Haus’ be-
zeichnet wird, genauso wird Raum, der durch Knochen
und Sehnen, Fleisch und Haut bedingt ist, als ‘Form’ be-
zeichnet.

Wenn, Freunde, innerlich das Auge intakt ist, aber kei-
ne duBeren Formen in seine Reichweite kommen, und kei-
ne passende Hinwendung (samannaharo) vorhanden ist,
dann gibt es kein Erscheinen des zugehdrigen Bewusst-
seinsanteils (viiianabhagassa). Wenn innerlich das Auge
intakt ist, und duRere Formen in seine Reichweite kom-
men, aber keine passende Hinwendung vorhanden ist,
dann gibt es kein Erscheinen des zugehdrigen Bewusst-
seinsanteils. Aber wenn innerlich das Auge intakt ist, und
duBere Formen in seine Reichweite kommen, und passen-
de Hinwendung vorhanden ist, dann gibt es das Erschei-
nen des zugehorigen Bewusstseinsanteils.

Jegliche Form, die auf solche Weise entstanden ist,
wird der Ansammlung Form, an der angehaftet wird
(rapupadanakkhandha), zugeordnet. Jegliches Gefuhl Ge-
fuhl, das auf solche Weise entstanden ist, wird der An-
sammlung Gefiihl, an der angehaftet wird (vedanupdadana-

268 Unter dem Bodhibaum



kkhandha), zugeordnet. Jegliche Wahrnehmung, die auf
solche Weise entstanden ist, wird der Ansammlung Wahr-
nehmung, an der angehaftet wird (sarriupadanakkhand-
ha), zugeordnet. Jegliche willentliche Gestaltungen, die
auf solche Weise entstanden sind, werden der Ansamm-
lung Gestaltungen, an der angehaftet wird (sarnkhar-
upadanakkhandha), zugeordnet. Jegliches Sinnesbewusst-
sein, das auf solche Weise entstanden ist, wird der An-
sammlung Bewusstsein, an der angehaftet wird
(vinanupadanakkhandha), zugeordnet. Er versteht so:
‘Auf diese Weise, in der Tat, kommt das Einschlielen,
Einsammeln und Anhdufen in diese flinf Ansammlungen,
an denen angehaftet wird, zustande. (MN 28)

Wer ist schuld an Freud und Leid?

,Zur Seite sitzend sprach dann der Bettelgdnger Timba-
ruka zu dem Erhabenen also: ,,Ist etwa Lust und Leiden,
Herr Gotama, selbst verursacht?«

,Nicht so (sollst du sprechen), Timbaruka.* erwiderte
der Erhabene.

,,Oder aber ist Lust und Leiden von einem anderen ver-
ursacht?“

,Nicht so (sollst du sprechen), Timbaruka. erwiderte
der Erhabene.

“Ist etwa Lust und Leiden sowohl selbst verursacht als
auch von einem anderen verursacht?“

,Nicht so (sollst du sprechen), Timbaruka.* erwiderte
der Erhabene.

,,Oder aber ist Lust und Leiden nicht selbstbewirkt und
auch nicht von einem anderen bewirkt, sondern durch Zu-
fall entstanden?“

Nicht so (sollst du sprechen), Timbaruka.” erwiderte
der Erhabene.

,,Gibt es also Gberhaupt keine Lust und kein Leiden?*

Quellentexte 269




,,ES Ist nicht so, Timbaruka, dass es keine Lust und kein
Leiden gibt; es gibt wohl Lust und Leiden.*

,.Kennt also der Herr Gotama Lust und Leiden nicht
und sieht es nicht?*

,,ES ist nicht so, dass ich Lust und Leiden nicht kenne
und nicht sehe; ich kenne Lust und Leiden wohl, ich sehe
Lust und Leiden wohl, Timbaruka.*

Auf die Frage ,ist etwa Lust und Leiden selbstverur-
sacht?’ antwortest du: ,nicht so (sollst du sprechen)’. Auf
die Frage, oder aber ist Lust und Leiden von einem ande-
ren verursacht?’ antwortest du: ,nicht so (sollst du spre-
chen). Auf die Frage, ist etwa Lust und Leiden sowohl
selbstverursacht als auch von einem anderen verursacht?’
antwortest du: ,nicht so (sollst du sprechen)’. Auf die Fra-
ge, ‘oder aber ist Lust und Leiden nicht selbstbewirkt und
auch nicht von einem anderen bewirkt, sondern durch Zu-
fall entstanden?’ antwortest du: ,nicht so (sollst du spre-
chen). Auf die Frage, ‘gibt es also Uberhaupt keine Lust
und kein Leiden?’ antwortest du: ,es ist nicht so, dass es
keine Lust und kein Leiden gibt; es gibt wohl Lust und
Leiden.” Auf die Frage, kennt also der Herr Gotama Lust
und Leiden nicht und sieht es nicht?’ antwortest du: ,es ist
nicht so, dass ich Lust und Leiden nicht kenne und nicht
sehe; ich kenne Lust und Leiden wohl, ich sehe Lust und
Leiden wohl, Timbaruka.” Es soll mir der Herr Gotama
Lust und Leiden darlegen, es soll mir der Herr Gotama
Lust und Leiden verkiindigen.*

,,Behauptet man, Geflihl und der, der es fuhlt, sind das
selbe, so gibt es einen, der von Anbeginn da ist und seine
Lust und sein Leiden sind selbstverursacht: so aber lehre
ich nicht.

Behauptet man, Geflhl ist das eine und der, der es
fahlt, das andere, so ist fur den, der von Gefiihl betroffen
ist, Lust und Leiden von einem anderen verursacht: so
aber lehre ich nicht.

270 Unter dem Bodhibaum



Diese beiden Enden vermeidend, Timbaruka, verkiindet
in der Mitte der Tathagata die wahre Lehre: ,,Aus dem
Nichtwissen als Ursache entstehen die Zusammenbrauun-
gen; aus den Zusammenbrauungen als Ursache entsteht
das Bewusstsein usw. Auf solche Art kommt der Ursprung
der ganzen Masse des Leidens zustande. Aus dem restlo-
sen Verschwinden aber und der Aufhebung des Nichtwis-
sens folgt Aufhebung der Zusammenbrauungen; aus der
Aufhebung der Zusammenbrauungen folgt Aufhebung des
Bewusstseins usw. Auf solche Art kommt die Aufhebung
der ganzen Masse des Leidens zustande.* (SN 12, 18)

Paticcasamuppada, der iiber Paticcasamuppada hinaus-
geht

Eine der tiefgreifendsten Lehrreden im gesamten Pali-Kanon
zeichnet die paticcasamuppada-Sequenz von der Unwissen-
heit bis zum dukkha nach und beschreibt dann, wie aus
dukkha tiefgreifendes Wissen und Befreiung entstehen. Auch
die Verwirklichung des Endes von dukkha ist eine Frage von
Ursachen und Bedingungen, genau wie alles andere (fast),
was wir erleben. Viele andere Lehrreden untersuchen diese
Bedingungen fiir die Befreiung, aber nur diese bringt sie mit
der Entstehungssequenz von dukkha in Verbindung. Der aus
dukkha hervorgehende Glaube ist ein entscheidender Wende-
punkt. Diese Lehre ist der Inbegriff der vier erhabenen Wahr-
heiten Buddhas.

,,Bei dem Wissenden, behaupte ich, ihr Bhikkhus, bei dem
Schauenden tritt die Vernichtung der Einflisse (asavas)
ein, nicht bei dem Nichtwissenden, Nichtschauenden.

Was aber muss man wissen, was muss man schauen,
damit Vernichtung der Einfliisse eintritt? - So ist Form, so
der Form Ursprung, so der Form Untergang; so ist Emp-
findung usw. -; so ist Wahrnehmung usw. -; so sind die

Quellentexte 271




Zusammenbrauungen usw. -; so ist Bewusstsein, so des
Bewusstseins Ursprung, so des Bewusstseins Untergang.
Das muss man wissen, das muss man schauen, damit Ver-
nichtung der Einflusse eintritt.

Das Wissen aber, das man von der Vernichtung der Ein-
flisse (asavakkhayariana) besitzt; das hat, behaupte ich,
seine Voraussetzung, es ist nicht ohne Voraussetzung.

Welches ist aber, ihr Bhikkhus, fur das Wissen von der
Vernichtung (der Einflisse) die Voraussetzung? Die Erl6-
sung (vimutti), muss man hierauf erwidern. Aber auch die
Erlosung, behaupte ich, hat ihre VVoraussetzung, ist nicht
ohne Voraussetzung.

Welches ist aber fir die Erlosung die Voraussetzung?
Das Verschwinden des Anhaftens (viraga), muss man hie-
rauf erwidern. Aber auch viraga, behaupte ich, hat seine
Voraussetzung, ist nicht ohne Voraussetzung.

Welches ist aber fir viraga die Voraussetzung? Die
Enttduschung mit den Dingen des Anhaftens (nibbida),
muss man hierauf erwidern. Aber auch nibbida, behaupte
ich, hat seine Voraussetzung, ist nicht ohne Vorausset-
zung.

Welches ist aber fir nibbida die Voraussetzung? Das
Wissen und Schauen der (Dinge in ihrer) Wirklichkeit
(vathabhitanianadassana), muss man hierauf erwidern.
Aber auch das Wissen und Schauen der (Dinge in ihrer)
Wirklichkeit, behaupte ich, hat seine Voraussetzung, ist
nicht ohne VVoraussetzung.

Welches ist aber fiir das Wissen und Schauen der (Din-
ge in ihrer) Wirklichkeit die Voraussetzung? Die geistige
Sammlung (samadhi), muss man hierauf erwidern. Aber
auch samadhi, behaupte ich, hat seine Voraussetzung, ist
nicht ohne VVoraussetzung.

Welches ist aber flir samadhi die Voraussetzung? Die
Glicksempfindung (sukha) muss man hierauf erwidern.

272  Unter dem Bodhibaum



Aber auch sukha, behaupte ich, hat seine Voraussetzung,
ist nicht ohne Voraussetzung.

Welches ist aber fir sukha die Voraussetzung? Die
korperliche und geistige Beruhigung (passaddhi), muss
man hierauf erwidern. Aber auch passaddhi, behaupte ich,
hat ihre VVoraussetzung, ist nicht ohne VVoraussetzung.

Welches ist aber flr passaddhi die Voraussetzung? Die
Freude (piti), muss man hierauf erwidern. Aber auch piti,
behaupte ich, hat ihre Voraussetzung, ist nicht ohne Vo-
raussetzung.

Welches ist aber fur piti die Voraussetzung? Die Inspi-
ration (pamojja), muss man hierauf erwidern. Aber auch
pamojja, behaupte ich, hat seine Voraussetzung, ist nicht
ohne Voraussetzung.

Welches ist aber flr pamojja die Voraussetzung? Das
Vertrauen (saddha), muss man hierauf erwidern. Aber
auch saddha, behaupte ich, hat seine Voraussetzung, ist
nicht ohne Voraussetzung.

Welches ist aber fur saddha die Voraussetzung? Das
Leiden (dukkha), muss man hierauf erwidern. Aber auch
dukkha, behaupte ich, hat seine Voraussetzung, ist nicht
ohne Voraussetzung.

Welches ist aber fir dukkha die Voraussetzung? Die
Geburt (jati), muss man hierauf erwidern.

Aber auch jati, behaupte ich hat ihre VVoraussetzung, ist
nicht ohne Voraussetzung.

...die VVoraussetzung fir jati ist bhava ...

...die Voraussetzung fur bhava ist upadana ...

...die Voraussetzung fir upadana ist tanha ...

...die Voraussetzung fir tanha ist vedana ...

...die Voraussetzung fir vedana ist phassa

...die Voraussetzung fir phassa sind die sa/ayatana ...

...die Voraussetzung fur die sa/ayatana ist namaripa ...

...die Voraussetzung flr namaripa ist vifiriana ...

...die VVoraussetzung fir viririapa ist sind die sankhara...
Quellentexte 273



... die Voraussetzung fir sankhara ist avijja, muss man
hierauf erwidern.

So also, ihr Bhikkhus:

Das Nichtwissen zur Voraussetzung haben die Zu-
sammenbrauungen;

die Zusammenbrauungen zur Voraussetzung hat das
Bewusstsein;

das Bewusstsein zur Voraussetzung haben Name-
Form;

Name-Form zur Voraussetzung haben die sechs Sin-
nesmedien;

die sechs Sinnesmedien zur Voraussetzung hat den
Kontakt;

der Kontakt zur Voraussetzung hat das Gefuhl;

das Gefuhl zur Voraussetzung hat das Verlangen;

das Verlangen zur VVoraussetzung hat das Ergreifen;

das Ergreifen zur Voraussetzung hat das Werden;

das Werden zur VVoraussetzung hat die Geburt;

die Geburt zur Voraussetzung hat das Leiden;

das Leiden zur Voraussetzung hat das Vertrauen;

das Vertrauen zur Voraussetzung hat die Inspiration;

die Inspiration zur VVoraussetzung hat die Freude;

die Freude zur Voraussetzung hat die Beruhigung;

die Beruhigung zur Voraussetzung hat die Glicks-
empfindung

die Glucksempfindung zur Voraussetzung hat die
geistige Sammlung;

die geistige Sammlung zur Voraussetzung hat das
Wissen und Schauen der Wirklichkeit;

das Wissen und Schauen der Wirklichkeit zur Vo-
raussetzung hat die Enttduschung;

die Enttduschung zur Voraussetzung hat das Ver-
schwinden;

274  Unter dem Bodhibaum



das Verschwinden zur Voraussetzung hat die Erlo-
sung;

die Erlésung zur Voraussetzung hat das Wissen von
der Vernichtung der Einflisse.

Gerade so, wie wenn es oben auf dem Gebirge stark
regnet, wie da das abwaérts stromende Wasser die Klufte,
Spalten und Rinnen im Gebirge ausfullt. Wenn die Klifte
voll sind, fullen sich die kleinen Timpel; wenn die kleinen
Tumpel voll sind, fullen sich die groRen Tumpel; wenn die
groBen Tumpel voll sind, flllen sich die kleinen Flisse;
wenn die kleinen Flusse voll sind, flllen sich die grof3en
Stréme; wenn die grofRen Stréme voll sind, fullen sie das
grolRe Meer, den Ozean.* (SN 12, 23)

Quellentexte 275






Worterklarungen

Eine Vielzahl von Palibegriffen werden in diesem Buch be-
nutzt. Das spiegelt Ajahn Buddhadasa’s Anraten wider, dass
ernsthaft Gbende Studenten des Buddhismus mit den wich-
tigsten Paliwortern und ihrer korrekten Bedeutung vertraut
sein sollten. Die meisten der hier benutzten Begriffe sind
bereits im Text erklart. Um das Nachschlagen zu erleichtern
und um zusétzliche Informationen anzubieten, wurde dieses
Glossar erstellt.

In jedem Fall ist es wichtig, den deutschen Begriffen, die
hier und anderswo zu finden sind, gegenuber argwohnisch zu
sein, da sie selten mit den Pali Begriffen vollig gleichbedeu-
tend sind und oft unangemessene Nebenbedeutungen haben.

Acariya: Lehrer, Meister.
Adibrahmacariya: Die Grundlagen der héchsten Art zu leben.

Adinava: Strafe, ,Fluch“, Nachteil, Gefahr, Schaden: der Ha-
ken im Koder (assada); der negative, niedrige oder bose As-
pekt einer Sache.

Ahara: ,Nahrung’, sowohl im eigentlichen Sinn wie auch im
ubertragenen Sinn als Grundlage und Bedingung: Stoffliche
Nahrung, (sechsfacher) Bewusstseinseindruck (phassa), geis-
tiger Wille (mano-saricetana), Bewusstsein (vifiriana).

Ajahn: Thailandische Aussprache von acariya, Lehrer.

Worterklarungen 277



Anapanasati-bhavana: Die Entwicklung von Achtsamkeit
oder Geistesgegenwart bei jedem Einatmen und Ausatmen:
Ein dhamma (Ding, Tatsache, Phdnomen) zu bemerken, zu
untersuchen und zu kontemplieren wéhrend des Gewartig-
seins jeder Einatmung und jeder Ausatmung. Im vollstandi-
gen anapanasati-System des Buddha wird ein naturlicher
Verlauf von sechszehn fortschreitenden Lektionen getibt, um
die vier satipagthana und die sieben bojjhanga vollstandig zu
entwickeln und die Befreiung zu verwirklichen.

Anatta: Nicht-Selbst, Nicht-Seele, kein Selbst habend, kein
Selbst seiend.

Anattata: Nicht-Selbstheit. Der Zustand bzw. die Tatsache,
dass alle Dinge ohne Ausnahme (Nibbana eingeschlossen)
Nicht-Selbst sind noch eines besitzen, also jeglicher, unver-
anderlicher Essenz oder Substanz entbehren, die richtiger-
weise ,,Selbst* genannt werden konnte. Diese Wahrheit ver-
neint nicht die Existenz der Dinge, sondern sie verneint, dass
sie besessen oder kontrolliert werden konnten, auRer in einem
relativen und konventionellen Sinn.

Anicca: Unbestandigkeit, Wechselhaftigkeit, \Verganglichkeit,
Wandel.

Aniccata: Der Zustand oder die Tatsache, dass bedingt ent-
standene Dinge und alles, was wir als ich oder mein aufgrei-
fen konnten, sich in stetigem Wandel, in unaufhorlicher
Transformation befinden - stédndig entstehend, kurz bestehend
und verldschend.

Anupassana: Kontemplation: anhaltende, non-verbale, nicht
re-aktive, unbeteiligte, ausgeglichene Untersuchung eines
dhamma. Die vier satipasthana sind die notwendigen Objekte
der Kontemplation, daher: kayanupassana Kontemplation des
Korpers, vedananupassana Kontemplation der Gefuhle, ci-
ttanupassana Kontemplation des Geistes, dhammanupassana
Kontemplation von dhammas.

278 Unter dem Bodhibaum



Anusaya: Tendenzen, Neigungen. Reaktive Emotionen (ki-
lesa) hinterlassen Spuren, sie akkumulieren als anusaya.
Wurde gentigend Druck aufgebaut, flieRen sie als asava in
den bewussten Geist ein.

Arahat: Waurdiger, vollig erwachtes Wesen, vollkommener
Mensch, vollig frei und leer von allem Anhaften, kilesa,
Selbstsucht und dukkha.

Ariya-Sacca: Edle Wahrheiten, Wahrheiten der Edlen, ver-
edelnde Wahrheiten:

1) Dukkha - jedes Erleben, das schwer zu ertragen ist.

2) Dukkhasamudhaya - die Ursache flr das Entstehen von
dukkha, d.h. die drei Arten von Begehren: kama-tanha (Sinn-
liches Begehren), bhava-tanha (Sein-, Haben-, Werdenwol-
len), vibhava-tanha (Nichtsein-, Nichthaben-, Nichtwerden-
wollen).

3) Dukkhanirodha - ,,Leidenserléschung®, Synonym fir Nib-
bana, dukkha endet, wenn Begehren endet.

4) Dukkhanirodhagamini patipada - der Weg der Ubung, der
zum Ende von dukkha flhrt:

samma-ditthi = Rechte Anschauung/Ansicht/Verstandnis
samma-sankappa = Rechte Zielsetzung/Vorsatz/Gesinnung
samma-vaca = Rechte Rede
samma-kammanta = Rechtes Handeln
samma-ajiva = Rechter Lebenserwerb
samma-vayama = Rechtes Bemihen/Anstrengung
samma-sati = Rechte Geistesgegenwart/Achtsamkeit
samma-samadhi = Rechte Sammlung/Einigung
Der Arahant, das wahrlich erwachte Wesen, hat diese Wahr-
heiten grindlich durchdrungen und alle zehn Zustéande der

Worterklarungen 279



Rechtschaffenheit (die zehn sammata = die acht Faktoren des
Weges plus samma-fiana = Rechtes Klarblickswissen und
samma-vimutti = Rechte Befreiung) verwirklicht.

Asava: Fermentierungen, Triebe, Ausflisse/Einflisse. Sie
auBern sich im Bewusstsein als kilesa und nivarana. lhr Ende
(asavakkhaya) ist gleichbedeutend mit Befreiung und Erwa-
chen. Eine Aufzdhlung von dreien, ohne dem Ansichtsein-
fluss, ist wahrscheinlich alter und ist h&ufiger in den Sutten
erwahnt. Sinnlichkeitseinfluss(kamasava), Daseinseinfluss
(bhavasava), Ansichtseinfluss  (ditthasava), Unwissen-
heitseinfluss (avijjasava).

Assada: Koder, Zauber, Reiz: der wohlschmeckende Bissen,
der den Kdoder (adinava) verbirgt: der liebliche, befriedigen-
de, betdrende, positive Aspekt eines Dinges.###

Atamayata, wortl. ,,nicht daraus gemacht®, Unzusammen-
braubarkeit, Ungestaltbarkeit: die Unverstortheit, Unerschiit-
terlichkeit und Unverletzbarkeit des Geistes der von keinerlei
Erleben beeinflusst wird.

Atta: Selbst, Ego, Seele: die Illusion, dass es ein Ding, Wesen
oder eine Entitat gabe die dauerhaft, eigenstandig und unab-
hangig ware und Handlungsfreiheit und Kontrolle besitzen
wirde. Im konventionellen Sinne kann atta ein nitzliches
Konzept sein, aber letzten Endes hat es keine Gultigkeit. Es
lasst sich kein personliches, individuelles ,,Ich* finden, weder
innerhalb noch auBerhalb des menschlichen Lebens und Er-
fahrungsbereiches.

Avacara: haufig aufsteigen, Wandern. Gewahrsein, das in den
verschiedenen Existenzbereichen aufsteigt, umherwandert
bzw. sich mit den damit verbundenen dhammas beschéftigt.
Sinnlicher Bereich (kamavacara), Formhafter Bereich
(rapavacara), Formloser Bereich (arapavacara).

280 Unter dem Bodhibaum



Avijja: Nicht Wissen, Ignoranz, falsches Wissen: die teilweise
oder vollstandige Abwesenheit von vijja (richtiges Wissen) in
Bezug auf die Dinge, die gewusst werden mussen (die vier
edlen Wahrheiten, anicca, dukkha, anatta, Bedingtes Zu-
sammenentstehen; auch falsches Wissen uber die Dinge, d.h.
sie als besténdig, befriedigend und mit einem Selbst ausge-
stattet anzusehen.

Ayatang: Sinnesgrundlagen, Sinnesmedien, Grundlagen der
Sinneserfahrung: Die innerlichen ayatana sind die Augen, die
Ohren, die Nase, die Zunge, der Korper und der Geist (in der
buddhistischen Lehre gilt der Geist als sechster Sinn), also
die sechs Sinnespforten bzw. die Sinnesorgane und die zuge-
horigen Teile des Nervensystems. Die aufierlichen ayatana
sind Formen und Farben, Geréusche, Geschmécker, Tastbares
und geistige Anliegen oder Objekte der sinnlichen Erfahrung.
Zusammen nennt man sie salayatana. Das Unbedingte,
Nibbana, wird auch als ,.ayatana* bezeichnet, da es erlebt
und verwirklicht werden kann.

Bhagava: Der Erhabene, eine Bezeichnung fiir den Buddha.

Bhava: Existenz, Daseinsprozel, Werdeproze. In der
Dhammasprache, in einer bestimmten Weise etwas zu haben
oder zu sein, sich damit zu identifizieren, etwas personlich zu
nehmen. ‘Sinnendasein’ (kama-bhava), ‘Formhaftes Dasein’
(rapa-bhava), oder ‘Formloses Dasein’ (ariipa-bhava) oder
Dasein in unkdrperlicher Himmelswelt.

Bhavana: Entwicklung, Kultivierung, des moralischen Han-
delns, des Geistes und der Weisheit. Cittabhavana (Geistes-
entwicklung) ist dem vagen und oft miRverstandlichen Wort
,Meditation* vorzuziehen.

Worterklarungen 281



Bhikkhu: ,.einer, der die Gefahren der Welt erkannt hat; je-
mand, der sein Zuhause verlassen hat, um das spirituelle Le-
ben entsprechend dem Dhamma-Vinaya zu leben.

Bojjhanga: Faktoren des Erwachens, Erleuchtungsglieder;
diese sieben geistigen Faktoren mussen vervollkommnet
werden, damit der Geist befreit werden kann. Sati halt ein
bestimmtes dhamma (Phdnomen oder Lehrinhalt) im Geist
gegenwartig. Dhammvicaya (Analyse von dhammas, Lehrer-
grindung) untersucht dieses Ding scharfsinnig, prazise und
tiefgreifend. Viriya (Energie, Tatkraft) halt den Geist von un-
heilsamen Faktoren frei. Piti (Zufriedenheit bis Verziickung)
steigt im hindernisfreien Geist auf. Passaddhi (korperliche
und geistige Gestilltheit, Entspannung) tritt ein, sodass es zu
samadhi (Sammlung) in der Kontemplation dieses dhamma
kommt. Upekkha (Gleichmut) entsteht, wéhrend die Wahrheit
dieses dhamma durchdrungen und erkannt wird.

Brahmacariya: das erhabene Leben: das Leben auf der
hdchsten Ebene, dem edlen achtfachen Pfad entsprechend zu
leben.

Cetana: Intention, Wille, heilsam oder unheilsam der die
Grundlage fir kamma bildet.

Citta: Geist, Herz, Geist Herz, Psyche, Gemdtszustand, Geis-
teszustand, Herzensbeschaffenheit. Der (bergeordnete Be-
griff fur die Erlebensfahigkeit mit Stimmungen, Emotionen,
das was erkennt und reagiert, das was in Ergreifen und Fest-
halten verwickelt ist und das Nibbana erkennen kann.
Vififlara (Sinnesbewusstsein) und mano (Intellekt, der sechste
Sinn), sind nicht synonym mit citta auch wenn es in den Tex-
ten keine strikte Trennung gibt.

282 Unter dem Bodhibaum



Cittekaggata: Herzenseinigung; Herzensstille; Wie wenn man
einen Berggipfel erklommen hat, sich dort niederlasst und
still wird. Charakterisiert ist diese geistige Einigung durch
Unzerstreutheit und Unerschutterlichkeit.

Citta-sankhara: Geist-Gestalter: Die Dinge, die den citta ge-
stalten und ,,zusammenbrauen“ allen voran Gefiihl und
Wahrnehmung.

Dana: geben, spenden, GroRziigigkeit, GroRherzigkeit, Wohl-
tatigkeit; die traditionellen drei Arten sind, materielle Gaben,
die Gabe der Furchtlosigkeit durch Einhalten der sila und die
Gabe des Dhamma.

Dhamma: Ding, Dinge; sowohl bedingt entstandene Phéno-
mene als auch das unbedingte Noumenon.

Dhamma: Wahrheit, Natur, Gesetz, Ordnung, Pflicht: das
Geheimnis der Natur, das verstanden werden muss, um das
Leben zum hochstmdglichen Zweck und Nutzen zu entwi-
ckeln. Die vier Hauptbedeutungen von Dhamma sind Natur,
Gesetz und Wahrheit der Natur, die Pflicht, die erfullt werden
muss im Einklang mit dem naturlichen Gesetz, und die Re-
sultate, der Nutzen oder die Wohltaten, die durch die Aus-
ubung dieser Pflicht entstehen.

Dhammaniyamata: die GesetzméRBigkeit, oder die natiirliche
Ordnung der Dinge; dass die Dinge natirlicherweise den Ge-
setzen der Natur folgen.

Dhammarhirata: die Natirlichkeit oder Gewohnlichkeit der
Dinge; so wie die Dinge naturlicherweise sind, also bedingt
entstanden, unbestandig, unbefriedigend und leer.

Dhatu: natirliche Erlebensqualitaten, Elemente; I. Die flr
alles Korperliche die unumganglich nétigen Grundlagen:
Feste, wortl. Erde (pathavi-dhatu); Flussige, wortl. Wasser

Worterklarungen 283



(apo-dhatu); Erhitzende, wortl. Feuer (tejo-dhatu); Bewegli-
che, wortl. Wind (vayo-dhatu). Diese vier werden auch als
maha-bhiita bezeichnet.

[1. Allgemeiner, Augen-Element, das Form-Element, das
SehBewusstseins-Element etc.; Raum-Element und das Be-
wusstseins-Element; Angenehmes-Element, das Schmerz-
Element, etc; Sinnesbegierde-Element, das Entsagungs-
Element, etc.; Element des Erldschens; Nibbana-dhatu; alles
was ist setzt sich aus ihnen zusammen.

Dosa: jedes ‘AbgestoRenwerden’, Abneigung, Antipathie und
alle anderen negativen Gedanken und Emotionen von leich-
tester Verstimmung bis zu duBerstem Zorn und Ubelwollen;
die zweite der drei Wurzeln (miila) des Unheilsamen Gier,
Hass, Verblendung, (lobha, dosa, moha).

Dukkha: Leid, Elend, Unzufriedenheit, Stress; wortl. ,,schwer
auszuhalten®, ,.schwer zu ertragen“. Im engeren Sinne ist
dukkha die Qualitat des Erlebens, die entsteht, wenn im Geist
durch avijja die Bedingungen fur Verlangen, Anhaften, Ego-
ismus und Selbstsucht geschaffen werden. Das ,,dukkha-
Geflihl“ nimmt Formen an wie Enttduschung, Unzufrieden-
heit, Frustration, Aufregung, Jammer, Unbehaglichkeit und
Verzweiflung von den grébsten bis zu den feinsten Stufen.
Drei Kategorien: Dukkha-dukkha, das dukkha schmerzlicher
Erlebnisse; viparinama-dukkha: dukkha aufgrund der Unbe-
standigkeit und Unzuverlasslichkeit der Dinge; sankhara-
dukkha: dukkha in allen unbestéandigen, bedingt entstandenen
Dingen, der ihnen eigene, innewohnende Zustand des Nicht-
Zufriedenstellend-Seins (dukkhata).

284 Unter dem Bodhibaum



Hetu-paccaya: Ursachen und Bedingungen. Hetu, die Wurzel
oder primére Ursache; paccaya, die unterstiitzenden, sekun-
daren Bedingungen.

Hiri ottappa: ‘Schamgefuhl’ und ‘Gewissensscheu’, die Be-
schutzer der Welt ohne die es keine Sittlichkeit gabe.

Idappaccayata: Kausalitat, Bedingtheit; wortl. ,,der Zustand,
der dies als Bedingung hat“. Die feststehende natirliche Ge-
setzmaliigkeit der Bedingtheit - erzeugend, erhaltend, endend.
Es gibt nichts, das selbstbestehend waére. Es gibt nur gegen-
seitige Abhangigkeit, alles ist eine Bedingung fir etwas ande-
res.

Indriya: spirituelle Fahigkeiten: Vertrauen (saddha), Tatkraft
(viriya), Achtsamkeit (sati), Sammlung (samadhi), Wissen

(paiina).

Jati: Geburt, Im Kontext von paticcasamuppada, die Geburt
des vollausgereiften Ego.

Jhana: Es ist wichtig genau hinzusehen, von welcher Art
jhana gerade gesprochen wird. Eigentlich sollte man das
Wort gar nicht oder wenn mit dem ebenso bedeutungsreichen
Begriff ,,Meditation* Gibersetzen. Das Wort ,,\Vertiefung* hin-
gegen entspricht eher den ,,Visuddhimagga-jhana“, die mit
Begriffen beschrieben werden, die in den frihen Lehrreden
unbekannt sind.

Es gibt vier ripa-jhana zeitweiliges Schwinden der Hem-
mungen (nivarana) bis hin zu Schwinden der Finfsinnenta-
tigkeit und 4 unkdrperliche Gebiete (ariapayatana), das ergibt
acht Stufen von schrittweise weiter verfeinertem samadbhi.

Worterklarungen 285



Jhananga: jhana-Faktoren die fortschreitend weniger wer-
den. Im ersten jhana sind es funf: Gedankenfassung (vitak-
ka), Diskursives Denken (vicara), Verzuckung (piti), Glicks-
gefiihl (sukha) und Sammlung (samadhi)

Kalyana mitta: guter Kamerad, edler Freund; ein spiritueller
Unterweiser und Ratgeber.

Kama: Sinnlichkeit, Sexualitat: starkes Sinnenverlangen
(kama-tanha) und seine Objekte. Die Suche nach und das
Schwelgen in Sinnesfreuden (kama-chanda und kama-
sukha). Die Grundlage fur kama-bhava, sinnliche Existenz.

Kamma: korperliche, sprachliche und geistige Handlungen
aufgrund von heilsamen oder unheilsamen Wollun-
gen/Intentionen (cetana). Handlungen ohne Vorsatz fallen
hier nicht ins Gewicht. A IV, 232a: Vier Arten des Wirkens,
ihr Monche, wurden von mir kundgetan, nachdem ich sie
selber verstanden und erfahren habe. Welche vier? Es gibt,
ihr Monche, ein dunkles Wirken, das dunkle Friichte bringt.
Es gibt ein lichtes Wirken, das lichte Frichte bringt. Es gibt
ein teils lichtes, teils dunkles Wirken, das teils lichte, teils
dunkle Friichte bringt. Es gibt ein weder lichtes noch dunkles
Wirken, das weder lichte noch dunkle Friichte bringt und zu
des Wirkens Erloschen fuhrt.* Kamma das Kamma zum ver-
siegen bringt, ist der edle achtfache Pfad.

Kamma-vipaka: Ergebnis einer Handlung, Kamma-Frucht:
Glick und Unglick das aus ,,guten® und ,,schlechten Ab-
sichten resultiert. Jedes Kamma hat sofort geistige Folgen die
fiir die Ubung des Dhamma von besonderer Bedeutung sind
als auch langfristige Auswirkungen.

Kaya: Korper, Ansammlung, Haufen, Korperschaft: etwas,
das aus verschiedenen Elementen, Organen oder Teilen zu-

286 Unter dem Bodhibaum



sammen-gesetzt ist. Gewohnlich bendtzt fur den physischen
Korper, entweder den ganzen Kdrper oder seine Teile (,,Atem
Korper« und ,,Fleisch Korper).

Kaya-sankhara: Korper Gestalter: der Atem, der den Korper
direkt beeinflusst und gestaltet.

Khandha: Anh&ufung, Gruppe, Kategorie: die finf grundle-
genden Funktionen, die ein menschliches Leben ausmachen.
Diese Gruppen sind keine Dinge an sich, sie sind nur die Ka-
te-gorien, in welche alle Aspekte unseres Lebens mit der
Ausnahme von Nibbana eingeordnet werden kénnen. Keines
der khandha ist ein ,,Selbst“, noch bilden sie gemeinsam ein
»oelbst”, noch gibt es ein ,,Selbst, das getrennt von ihnen
existiert. Die funf sind Formanhdufung (ripa-kkhandha),
Geflhlsanhdufung (vedana-kkhandha), Wahrnehmungsan-
haufung (Wiedererkennen, Unterscheiden und Bewerten der
Sinneseindriicke) (sasinia-kkhandha), Gedankenanhaufung
(Willensregungen,  geistiges  Gestalten,  Emotionen)
(sankhara-kkhandha), Sinnesbe-wusstseinsanhaufung
(virinana-kkhandha). Wenn sie die Grundlage des Anhaftens
bilden, werden die funf zu den upadanakkhandha (Haftens-
gruppen, Anhdufungen belastet durch Ergreifen).

Kilesa: Herzenstribungen, Beschmutzungen, Unreinheiten
des Geistes: alle Dinge, die citta abstumpfen, verdunkeln,
triiben und beflecken. Die drei Grundkategorien der kilesa
sind raga (Lust) und Gier (lobha), Hass (dosa) und Arger
Emotionen zugrunde, wie auch ihren weniger starken Ge-
stimmtheiten den nivarana. Die kilesa springen den Geist an
wie ein Tiger, die nivarana beldstigen ihn wie Schmeiliflie-
gen.

Worterklarungen 287



Loka: Welt, subjektive Erfahrung, das was unausweichlich
zerfallt und sich auflost.

Lokiya: weltlich, irdisch, weltliche Bedingungen; in der Welt
gefangen, unter der Welt begraben sein, der Welt zugehdorig
sein.

Lokuttara: transzendent, Uber und jenseits der Welt, iberwelt-
lich; von weltlichen Bedingtheiten frei zu sein, obwohl man
in der Welt lebt.

Magga: Pfad, Weg; der ‘Achtfache Pfad’ (atthangika-magga)
der zur Erlésung vom Leiden fihrende Pfad, d.i. die letzte der
vier Edlen Wahrheiten. 1. Rechte Erkenntnis (samma-ditthi),
2. Rechte Gesinnung (samma-sankappa), 3. Rechte Rede
(samma-vaca), 4. Rechte Tat (samma-kammanta), 5. Rechter
Lebenserwerb  (samma-ajiva), 6. Rechte Anstrengung
(samma-vayama), 7. Rechte Achtsamkeit (samma-sati), 8.
Rechte Sammlung (samma-samadhi)

Mano: Geist, Intellekt, Denksinn (manayatana), von der
Wurzel mafifiati (einbilden, vorstellen). Mano koordiniert die
Sinneseindriicke, ordnet sie ein und kann sich reflexiv damit
befassen.

Mara: Versucher, Ddmon, Teufel; hdufig personifiziert, die
wirklichen Versucher sind die geistigen Verunreinigungen.

Moha: Verblendung: die dritte Kategorie der kilesa; Verblen-
dung beinh&lt Angst, Sorgen, Verwirrung, Zweifel, Neid, Be-
torung, Hoffnung und Erwartung.

Namaripa: Name-Form; aufgrund ihrer Zusammenarbeit
kann die psycho-physische Kombination sich bewegen und
erscheint voller Leben und Aktivitat ohne eines Selbst zu
bedurfen. S 12, 2: Empfindung (vedana), Wahrnehmung

288 Unter dem Bodhibaum



(sanna), Willensregung (cetana), Kontakt (phassa), Auf-
merksamkeit (manasikara) das heilt nama. Die vier grof3en
Bestandteile (mahabhita) und die daraus entstehende Form:
das heildt ripa.*

Nibbana: Kuhle, Erléschen, ,,das todlose Element”; das rest-
lose ‘Erloschen’ alles in Gier, Hass und Verblendung sich
aullernden, das Leben bejahenden und sich krampfhaft daran
klammernden Willenstriebes, und damit die endgultige, rest-
lose Befreiung von allem kiinftigen Wiedergeborenwerden,
Altern und Sterben, Leiden und Elend. Das ausdriickliche
Ziel der buddhistischen Ubung und die hochste Errungen-
schaft der Menschheit.

Nibbuto: Kihle, der der kihl geworden ist; eine Kihle, die
auftritt wenn entweder spontan oder durch die richtige Ubung
des Dhamma die Kilesa zeitweilig versiegen. samayika
nibbana (zeitweilige Kuhle) und tadasiga nibbana (zuféllige
Kihle) sind Formen von nibbuto.

Nirodha, Ausléschen, Aufhéren, Enden; etwas erfillt seine
Funktion nicht mehr oder kann sie nicht mehr erfiillen oder
hat keine Funktion mehr. Bsp.: Bhava-nirodha nibbana (das
Erléschen des Werdens ist Nibbana), erflillt bhava seine
Funktion des Hervorbringens von jati nicht mehr ist der Da-
seinskreislauf beendet.

Nivarana, nivarana: Hindernisse, Hemmungen; geistige Ver-
unreinigungen zweiten Ranges, die dem Erfolg jeglicher Un-
ternehmung im Weg stehen, besonders aber der geistigen
Entwicklung. Die finf Hindernisse sind kamachanda (Sin-
neslust), vyapada (Abneigung, Ubelwollen), thina-middha
(Stumpfheit und Mattheit), uddhacca-kukkucca (Ruhelosig-
keit und Aufgeregtheit) und vicikiccha (Zweifel).

Worterklarungen 289



Pakati: naturlich, normal; so wie die Dinge (dhamma) natr-
licherweise sind im Kontext von idappaccayata. Auch paka-
ti-sila, die ‘Naturliche oder eigentliche Sittlichkeit’, bildet
den Gegensatz zu der in duf3eren Vorschriften bestehenden
Sittlichkeit (pannatti-sila).

Pafifia: Weisheit, Einsicht, intuitive Erkenntnis: richtiges \Ver-
stdndnis der Dinge die wir wissen missen, um dukkha auszu-
I6schen. Drei Arten: suta-maya paniia (wortl. Weisheit durch
Horen geschaffen), cinta-maya paniia (Weisheit durch Den-
ken geschaffen) und bhavana-maya paiinia (Weisheit durch
Kultivierung geschaffen).

Parami, paramita. zehn Tugenden/Fahigkeiten/Eigenschaften
deren Auspréagung unsere spirituellen Chancen beeinflussen.
(GroR3zugigkeit, Moral, Entsagung, Weisheit, energisches
Bemihen, geduldiges Ertragen, Wahrhaftigkeit, fester Wil-
lensentschluss, liebevolle Gite, Gleichmut)

Pariccasamuppada: Bedingtes Zusammenentstehen; die tief-
grindige und detaillierte ursachliche und riickbezigliche Ab-
folge, die dukkha zusammenbraut. Durch geistige Blindheit
(avijja) gibt es Zusammenbrauungen (sarnkhara); durch Zu-
sammenbrauungen gibt es Bewusstsein (viiiiiana); ... Name
und Form (nama-ripa); ... sechs Sinnesgrundlagen
(salayatana); ... Kontakt (phassa); ... Gefiihl (vedana); ...
Begehren (tanha); ... Anhaften (upadana); ... Werden
(bhava); ... Geburt (jati); durch Geburt gibt es Alter und Tod

(jara-marana); und so entsteht die ganze Leidensmasse.

Pariccanirodha: Bedingtes Erléschen; durch das Erléschen
von avijja erloschen alle Bedingungen die dukkha unterstiit-
zen (paccaya), folglich erlischt dukkha.

Phassa: Kontakt, Beriihrung, Sinneserfahrung: das Zusam-
mentreffen und Zusammenwirken von inneren Sinnesgrund-
lagen + dulleren Sinnesgrundlagen + Sinnes Bewusstsein;
z.B. Auge + Form + Aug -Bewusstsein. Es gibt sechs Arten

290 Unter dem Bodhibaum



von phassa den sechs Sinnen entsprechend, die von Unwis-
senheit oder von Achtsamkeit und Weisheit begleitet sein
kdnnen.

Saddha: Zuversicht, Vertrauen, Glauben; das Vertrauen zu
Buddha, Dhamma, Sangha, die Zuversicht, dass dukkha aus-
geldscht werden kann.

Samadhi: Konzentration, Sammlung: das Sammeln und Aus-
richten des geistigen Flusses. Richtiges samadhi besitzt die
Eigenschaften von Reinheit, Stabilitat, Starke, Bereitschaft,
Flexibilitat und Sanftheit.

Samatha-vipassanda: Geistesruhe-Einsicht: ein anderer Name
flr den achtfachen Pfad. Die beiden sind voneinander abhan-
gig und kodnnen nicht getrennt werden.

Sammadirthi: rechtes Verstandnis, rechte Anschauung, rechte
Ansicht: jegliches Wissen in Bezug auf die vier edlen Wahr-
heiten ist der Beginn der rechten Anschauung, die in der voll-
stdndigen Erkenntnis der edlen Wahrheiten perfektioniert
wird.

Sampajafifia: Weisheit in Anwendung, bereites \erstandnis,
klares Verstehen, Wissensklarheit: die spezifische Anwen-

dung von pafifia, entsprechend dem Bedarf einer gegebenen
Situation. Haufig als sati-sampajaffia.

Samsara: das sich drehende Rad wiederholter Ego-Geburten
in den Bereichen egoistischer Existenz, die ununterbrochene
Kette der von Augenblick zu Augenblick bestdndig wech-
selnden, durch unabsehbare Zeiten hindurch sich aneinander
reihenden geistigen und korperlichen Daseinserscheinungen.

Safifia: Wahrnehmung, Wiedererkennen, Einordnen: dieser
wichtige und dehnbare Begriff bezieht sich meistens auf den
Prozess des Wahrnehmens und Wiedererkennens eines Sin-
nesobjektes (z.B. als rot oder grin, als st} oder salzig, als

Worterklarungen 291



méannlich oder weiblich) und das darauf folgende Klassifizie-
ren und Bewerten (gut, schlecht, positiv, negativ) und
schlieBlich auf das ,,Dafurhalten”, d.h. wir betrachten das
Objekt als wirde es wirklich unserer Einordnung entspre-
chen. Manchmal bedeutet es auch einfach ,,Erfahrung®, oder
,Vorstellung* oder einfach nur Erinnerung.

Sarnina vipallasa: Verdrehtheiten oder Perversionen der Wahr-
nehmung; Vergangliches fur unverganglich halten, Leiden fir
Glick halten, Wesenloses fur eine Personlichkeit halten, Un-
schones flr schon halten.

Sanikhara: Gestaltung, bedingt entstandenes Ding, Zusam-
menbrauen, Zusammengebrautes, der Vorgang etwas zusam-
menzubrauen; alles, was um zu existieren auf andere Dinge
oder Be-dingungen angewiesen ist und folglich einen Anfang
und ein Ende hat.

Sati: Geistesgegenwart, Vergegenwartigung, Erinnern, refle-
xive Bewusstheit, Achtsamkeit; das Gewahrsein des Geistes
gerichtet auf das, was gegenwartig ist, sei es innerlich oder
»auBerlich*; etwas in das Gewahrsein bringen um dartber zu
reflektieren, es zu untersuchen, es zu kontemplieren. Sati ist
der Transportmechanismus fir pafifiz, ohne sati kann Weis-
heit nicht entwickelt, hervorgeholt oder angewendet werden.

Satipasthana: Grundlagen oder Anwendungsbereiche der
Geistesgegenwart; Wir untersuchen Leben durch und in die-
sen vier Bereichen des spirituellen Studiums: kaya, vedand,
citta und dhamma.

Sikkha: Training, Studium, Erziehung; die drei Aspekte des
mittleren Weges. Alle buddhistischen Ubungen fallen unter
die drei sikkha: sila, samadhi und paffia.

Sufifiata: Leerheit, Freiheit von der Vorstellung eines We-
senskernes, der Zustand, der leer und frei von Selbst, Ich,
Seele, Ego, oder irgendetwas, das fir ,,Ich“ oder ,,ein“ gehal-

292 Unter dem Bodhibaum



ten werden konnte, ist. Auch der Zustand der Leere und Frei-
heit des Geistes von Verunreinigungen.

Sutta: Lehrrede, wortl. ,,Faden*; Lehrvortrage die dem Bud-
dha und bestimmten Schulern zugeordnet werden.

Ta: ,,Zustand des so seins; Die neun ¢a oder 7iana sind:
* aniccata = Unbestandigkeit

* dukkhata = Unbefriedigendheit

* anattata = Nicht-Selbstheit

« dhammaythitata = Natirlichkeit

* dhammaniyamata = GesetzmaRigkeit

* idappaccayata = Bedingtheit

* sunifiata = Leerheit

* tathata = Soheit

* atammayata = Unzusammenbraubarkeit

Tanha: Durst, Hunger, Begehren, blindes Wollen, tdrichtes
Winschen: die Ursache von dukkha, sinnliches Begehren
(kama-tanha), Daseinsbegehren (bhava-tanha); Nichtda-
seinsbegehren (vibhava-tanha). Nicht zu verwechseln mit
,weisem* Wollen (chanda), das aufgrund von sammasankap-
pa (richtige Zielsetzung, rechte Gesinnung) heilstauglich sein
kann..

Tathata: Istheit, Soheit, Geradesosein; Dinge sind gerade so,
wie sie sind (vergéanglich, unbefriedigend und Nicht Selbst)
ohne Riicksicht auf unsere Vorlieben und Abneigungen, Vor-
stellungen und Glaubensséatze, Hoffnungen und Erinnerun-
gen.

Tathagata: der in der Soheit Angekommene, der so Gegange-
ne: der Buddha.

Worterklarungen 293



Upadana: Anhaften, Festhalten, Anklammern; téricht an et-
was festhalten, Dinge als ,,Ich* oder ,,Mein* betrachten; Din-
ge (bzw. die lustvolle-Befriedigung, (chanda-raga, nandi),
die wir aus ihnen beziehen) personlich nehmen. Es werden
vier Arten aufgefuhrt:

1) kamapadana - Festhalten an Sinnlichkeit

2) silabbatiipadana - Festhalten an Vorschriften, Ubungen
und Ritualen

3) ditthipadana - Festhalten an Ansichten, Glaubenssatzen
und Meinungen

4) attavadupadana- Festhalten an einer Selbstvorstellung.

Vedana: Geflihl, Empfindung: die einfache und subjektive
Gefiihlsténung die mit einer Erfahrung (phassa) einhergeht.
sukha vedana, angenehmes, schones, wohltuendes Gefiihl,
dukkha vedana, wehtuendes, unangenehmes, schmerzliches
Gefiihl; adukkhamasukha vedana, weder wehtuendes noch
wohltuendes, unbestimmtes Gefuhl. Bei dieser subtilen Akti-
vitat des Geistes handelt es sich weder um ein korperliches
Geflihl noch um eine Emotion.

Vijja: Wissen, Erkenntnis, Weisheit: richtiges Wissen darum,
wie die Dinge wirklich sind. Es entsteht, wenn avijja beseitigt
ist. Annahernd gleichbedeutend mit pafifia, fiana (Erkennt-
nis), aloka (Licht) und vipassana (Einsicht).

Vimutti: Befreiung, Erldsung, Rettung; beginnend mit der
Befreiung des Geistes von den kilesa bis hin zur absoluten

294  Unter dem Bodhibaum



Freiheit von allem Anhaften, und dukkha als Gemditserlosung

(ceto-vimutti) und Wissenserlésung (parisia-vimutti).

Vinnana: Auseinanderwissen, die Anwesenheit eines Phano-
mens, welches aus nama und ripa besteht. Viriana wird
hauptsachlich in der Bedeutung der bedingt entstandenen
sechs Sinnesbewusstseinsklassen verwendet. Das Wissen um
die Anliegen der Sinne durch die sechs Sinnestiren (Augen,
Ohren, etc.). Die grundlegende geistige Aktivitét, derer es
bedarf, um an der Sinnenwelt teilzunehmen.

Vipaka: Konsequenz und Resultat einer vergangenen, willent-
lichen Handlung (kamma)

Vipassana: Einsicht, Klarblick; wortl. ,klar sehen®, klares,
deutliches und direktes Sehen in die wahre Natur der Dinge,
Einsicht in anicca, dukkha, anatta.

Viraga: Verblassen, Leidenschaftslosigkeit, Entfleckung: das
Aufbrechen, die Auflésung und das Verschwinden von raga.

Viveka: spirituelle Abgeschiedenheit, Alleinsein, Zuruckge-
zogensein: ungestort zu sein in stiller Abgeschiedenheit und
Geistesgegenwart. Es gibt drei Arten von viveka: korperliche
Absonderung, (kaya-viveka), geistige Absonderung (citta-
viveka), Absonderung von den Daseins-Stiitzen (upadhi-
viveka).

Worterklarungen 295






