
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Unter dem Bodhibaum 

 
Buddhas ursprüngliche Sicht 

auf die bedingte Zusammenentstehung 

 

 

 

von Buddhadāsa Bhikkhu 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

„Unter dem Bodhibaum - Buddhas ursprüngliche Sicht auf 

die bedingte Zusammenentstehung“  

von Buddhadāsa Bhikkhu 

 

 

Copyright © 2017 by Santikaro, published by Wisdom Publi-

cations 

German translation rights arranged with WISDOM PUBLI-

CATIONS INC. 

 

Übersetzung aus dem Englischen ins Deutsche: Viriya 

 

 

NUR ZUR FREIEN VERTEILUNG 

 

 

Druck: digital business and printing GmbH (Berlin), 2024 

 

Kontakt/Bestellungen: bgm@buddhismus-muenchen.de 

Herausgeber: Buddhistische Gesellschaft München e.V.  

 

 



 

Inhaltsverzeichnis 
 

Vorwort des Übersetzers und Danksagung ...................................... 1 
1. Buddhismus ist natürliche Wahrheit 19 

2. Unabhängig Ursachen und Bedingungen untersuchen

 33 

3. Training im direkten Erleben von Freiheit 49 

4. Jenseits von positiv und negativ 63 

5. Das natürliche Gesetz der Konditionalität 77 

6. Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben überwinden

 87 

7. Paṭiccasamuppāda: Geburt ins Leiden 99 

8. Dimensionen und Verläufe des Paṭiccasamuppāda

 109 

9. Paṭiccasamuppāda für Kinder 125 

10. Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst 137 

11. Himmel und Höllen 151 

12. Den Strom des Leidens eindämmen 163 

13. Bedingtes Erlöschen (paṭiccanirodha) 175 

14. Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen

 189 

15. Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen 207 

16. Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens

 223 

Quellentexte ................................................................................ 233 
Worterklärungen .......................................................................... 277 
 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 



Vorwort     1 

Vorwort des Übersetzers und Danksagung 
 

 

Hintergrund und Herkunft 

 

Die Morgenglocke klingt um vier Uhr morgens durch den 

Kokospalmenhain der Suan Mokkh International Dhamma 

Hermitage. Etwas landeinwärts vom Golf von Siam ist das 

Klima schon warm und tropisch aber relativ kühl so früh am 

Tag. Die Teilnehmer des monatlichen Meditationskurses wa-

chen auf, ziehen sich an und versammeln sich zum eineinhalb 

Kilometer langen Spaziergang in der Dunkelheit. Wie häufig 

in den Monaten von Februar 1986 bis Oktober 1991 wird 

Ajahn Buddhadāsa auch während dieses Retreats sprechen. 

Viele in der Reihe, die sich auf der Stichstraße zwischen 

Sümpfen und Mangroven in Richtung Suan Mokkh (Garten 

der Befreiung) bewegt, wissen wenig bis gar nichts über den 

achtzigjährigen Mönch, den sie gleich treffen werden - den 

Gründer dieses Ortes, an den sie gekommen sind, um etwas 

über Buddhismus und Meditation zu lernen. Für etwa ein 

Drittel von ihnen ist der Buddhismus ganz neu und sie sind 

direkt von den Stränden Süd-Thailands in diesen Retreat ge-

stolpert. Doch die Gastfreundschaft der Thais und die 

Freundlichkeit der Kursbetreuer, zumeist Westler wie sie 

selbst, machen es ihnen leicht dem Programm zu folgen. 

Die Kursteilnehmer betreten unter den Laubkronen großer 

Bäume das eigentliche Suan Mokkh, das von Ajahn Bud-

dhadāsa1932 gegründete und in den frühen 1940ern hierher 

verlegte Kloster. Pünktlich um 5.00 Uhr sitzen sie auf den 

Betonbänken außerhalb eines einfachen zweistöckigen Ge-

bäudes. Ein älterer, rundlicher Mönch geht mit Hilfe eines 

Stocks langsam zu seinem Sitzplatz, gefolgt von einem Hund, 

der den Anschein erweckt, als gehöre ihm dieser Platz. Wäh-

rend Ajahn Buddhadāsa seine Robe ordnet und sich zurecht-

setzt, nimmt ein dünner amerikanischer Mönch den Platz 



2     Unter dem Bodhibaum 

neben ihm ein. Ajahn Buddhadāsa räuspert sich und beginnt 

nach einer kurzen Begrüßung mit dem heutigen Thema. Der 

Amerikaner - ich - übersetzt erst Satz für Satz, dann ein paar 

Sätze hintereinander und schließlich einige Minuten lang. 

Wenn der Übersetzer etwas auslässt, wiederholt es Ajahn 

Buddhadāsa. Gelegentlich unterbricht er die Übersetzung mit 

einem Hüsteln und einer Korrektur. Da der amerikanische 

Mönch seit über zwei Jahren für ihn übersetzt, wird er durch 

die Korrekturen kaum aus dem Konzept gebracht und ist 

dankbar für das warnende Hüsteln. 

Ajahn Buddhadāsa ist nicht in Eile, denn er hat über eine 

Woche Zeit für seine Erklärungen. Ausgehend von der An-

nahme, dass seine Zuhörer wenig über den Buddhismus wis-

sen und somit frei von vorgefassten Meinungen sind, die vie-

le der geborenen Buddhisten mit sich tragen, legt er die 

Grundlage dafür, was Buddhismus ist und was er nicht ist. 

Wesentlich besser mit westlicher Philosophie und Literatur 

vertraut als andere Meister der thailändischen Waldtradition, 

kann er mit gängigen Annahmen über „Ismen“ (Ideologien), 

Philosophie und Religion umgehen. „Religion“ auf eine Wei-

se betrachtend, die mit der Lehre des Buddha übereinstimmt, 

statt den Buddhismus in westliche Kategorien zu pressen, 

erklärt er, welche Art von Religion der Buddhismus ist. Er 

spricht sogar das Thema „Gott“ an, obwohl der amerikani-

sche Übersetzer ihn darauf hingewiesen hat, dass nur wenige 

der Zuhörer an den Gott glauben, über den Ajahn Bud-

dhadāsa in der Bibel und im Koran gelesen hat.  

 

Seine beiden Einführungsvorträge beschließt er, indem er von 

der Kühle und der Freiheit, die das Ziel des Buddhismus sind, 

spricht. Im dritten Vortrag greift er dann sein primäres Thema 

auf - die Bedingte Zusammenentstehung. Wie sich diese Leh-

re als einigender roter Faden durch die gesamte Buddhalehre 

zieht und auf deren tiefste Einsichten hinweist, bietet mehr 

als genug Stoff für die nächsten Vorträge.  



Vorwort     3 

Jedes Lehrgespräch mit Übersetzung dauert zwei Stunden. 

Währenddessen kommen und gehen gelegentlich ein paar 

Hunde, die Dämmerung setzt ein und die Hähne beginnen ihr 

morgendliches Konzert. Hinter uns verlassen die Mönche das 

Kloster zu ihrem Almosengang. Um 7 Uhr kehren die Kurs-

teilnehmer zur Internationalen Dhamma Hermitage zurück, 

um zu frühstücken und sich dann einen Tag der meditativen 

Praxis zu widmen und Anleitung zur „Geistesgegenwart beim 

Atmen“ zu erhalten. Ajahn Buddhadāsa verabschiedet sie zu 

ihrem „Morgenspaziergang“ gerne mit dem Rat „zu gehen 

ohne einen Gehenden“. 

 

 

Bedingtes Zusammenentstehen im Buddhismus 
 

Der umfangreiche Lehrkorpus des Buddha hat seine Veranke-

rung in einer Handvoll Kerneinsichten und Prinzipien. Der 

Buddha erklärte, dass seine Lehre sich nur mit dukkha (Be-

drückung, Unbefriedigendheit, Leid) und seinem Erlöschen 

(nirodha) befasst. 

 

„Bhikkhus, es gibt Gruppen von Samanas (Wanderaske-

ten) und Brahmanen, die mich grundlos, auf nichtige Wei-

se, unwahr und falsch so darstellen: „Der Samana Gotama 

ist einer, der in die Irre führt; er beschreibt die Vernich-

tung, die Zerstörung, die Auslöschung eines existierenden 

Wesens.’ Da ich das nicht lehre, da ich das nicht verkün-

de, bin ich also grundlos, auf nichtige Weise, unwahr und 

falsch von einigen Samanas und Brahmanen so dargestellt 

worden. Ihr werdet mich Derartiges nie sagen hören. 

Freunde, sowohl früher wie auch jetzt ist das, was ich 

verkünde, nur dukkha und das rückstandslose Erlöschen 

von dukkha.“1  

 

1 MN 22: Alagaddūpama Sutta, (auch SN 22, 86 und SN 44, 2) 



4     Unter dem Bodhibaum 

 

Betrachtet wird dieses Kernanliegen durch das Prisma des 

tiefgründigen Verstehens der Konditionalität (idappacca-

yatā), dass alles, was immer auch entstehen, sich verändern 

und vergehen mag, das nur in Abhängigkeit von anderen, 

gleichermaßen essenzlosen Dingen tun kann.  

 

„Wenn dieses existiert, existiert (naturgemäß) dieses; 

Durch das Aufsteigen von diesem, steigt dieses (folgerich-

tig) auf. 

Wenn dieses nicht existiert, existiert dieses (naturgemäß) 

nicht; 

Durch das Erlöschen von diesem, erlischt (folgerichtig) 

dieses.“2 

 

Wenn wir uns selbst und unsere Welt auf diese Weise be-

trachten, als Prozesse, die gemäß der natürlichen Gesetzmä-

ßigkeit ablaufen, statt als Entitäten, dann sehen wir den 

Dhamma, dann sehen wir den Buddha. 

 

„Wer die Bedingte Zusammenentstehung sieht, sieht den 

Dhamma.“3 

„Wer den Dhamma sieht, sieht den Buddha.“4 

 

Unter Berufung auf diese Aussagen des Buddha wurde Ajahn 

Buddhadāsa nicht müde darauf hinzuweisen und daran zu 

 

2 MN 79:  Cūḷasakuludāyi Sutta. (auch SN 12, 21; SN 22, 57; A X, 

92; u.a.) Üblicherweise übersetzt als „Wenn dieses existiert, exis-

tiert jenes.“ Der ehrw. Ñāṇananda stellt klar, dass es hier um die 

Konditionalität zwischen zwei Elementen, die gepaart sind, geht. 

„Jenes“ wäre etwas außerhalb dieser Paarung und das wäre irrefüh-

rend. 
3 Mahhatthipadopama Sutta, MN 28 
4 Vakkali Sutta, SN 22, 87 



Vorwort     5 

erinnern, dass die Bedingte Zusammenentstehung (paṭicca-

samuppāda) den Kern des Buddha-Dhamma darstellt. Paṭic-

casamuppāda liefert die maßgebliche Perspektive auf die 

Einsichten des Buddha und sein Erwachen. Erkennt man 

paṭiccasamuppāda, dann erkennt man auch die natürliche 

Wahrheit, die das Leben befreit. 

Folgerichtig bestand Ajahn Buddhadāsa darauf, gleich ob 

er zu ausländischen Besuchern sprach, für die der Buddhis-

mus neu war oder ob er es Thais, die in den Buddhismus ge-

boren waren, in Erinnerung rief, dass die Bedingte Zusam-

menentstehung der Kern der Erfahrung und der Lehre Bud-

dhas ist und damit auch der Kern unseres eigenen Studiums 

und unserer Praxis sein müsse. Fest davon überzeugt, war 

Ajahn Buddhadāsa bestrebt paṭiccasamuppāda wieder den 

zentralen Platz in der Lehre und der Ausübung des Dhamma 

einzuräumen. 

Er empfand es als Verpflichtung, dass jemand wie er, der 

sein Leben dem Dienst am Buddha gewidmet hat, alles in 

seiner Macht Stehende unternimmt, um die Lehre des paṭic-

casamuppāda zu verkünden. Daran konnten auch die War-

nungen von Älteren der monastischen Hierarchie, dass ge-

wöhnliche Menschen nicht im Stande seien, das zu verstehen, 

nichts ändern. Vielmehr hielt er es für zwingend notwendig, 

zum Kern des ursprünglichen Erwachensverständnisses des 

Buddha vorzudringen und sich nicht mit späterer Rechtgläu-

bigkeit, geschweige denn Frömmeleien und Dogmen zu be-

gnügen. Schließlich sah er als „Diener des Buddha“ (Bud-

dhadāsa) seine Aufgabe darin, die Lehre so zugänglich wie 

möglich zu machen, ohne sie jedoch zu verwässern. 

In diesem Sinne sprach Ajahn Buddhadāsa zum Auftakt 

der monatlichen Retreats in Suan Mokkh zu den ausländi-

schen Meditierenden und machte sie mit den Kern-Dhamma-

Lehren, zumeist mit paṭiccasamuppāda, bekannt. Er wollte 

diesen Neulingen, die sich unbelastet von traditionellen bud-

dhistischen Glaubensvorstellungen, jedoch vertraut mit wis-

senschaftlichem Gedankengut, sich dem Buddhismus näher-



6     Unter dem Bodhibaum 

ten, das verständlich machen, was im Buddhismus einzigartig 

und von zentraler Bedeutung ist. So ließ er die Glaubenssätze 

weg, die traditionellen Buddhisten gefallen und befasste sich 

nur mit dem Kern der Lehre. Dieses Buch will diesen Ansatz 

nachvollziehen. 

Unter den traditionellen Annahmen über paṭiccasa-

muppāda findet sich die Ansicht, dass diese Lehre zu schwie-

rig für Laienanhänger sei, dass sie dadurch nur verwirrt und 

in die Irre geführt würden.5 Es ist aber zur Befreiung unab-

dingbar notwendig paṭiccasamuppāda zu verstehen und der 

Buddha machte das deutlich, als er zu Ānanda sagte:  

 

„Diese Bedingte Entstehung, erscheint tiefgründig und ist 

wahrhaftig tiefgründig. Weil dieses Dhamma nicht ver-

standen, nicht durchschaut wird, darum ist die Menschheit 

verwirrt wie ein Garnknäuel, verfilzt wie ein Vogelnest, 

verheddert wie Gestrüpp“6  

 

Für uns als empfindende Wesen, die wir im Leiden festsitzen, 

weil wir paṭiccasamuppāda nicht verstehen, ist das Ergrün-

den von paṭiccasamuppāda entscheidend, um die Leidfrei-

heit, das Erlöschen von dukkha, dem alleinigen Zweck des 

ursprünglichen Buddha-Dhamma, zu erreichen. Dies macht 

es obligatorisch für Dhamma-Lehrer diese wichtige Lehre 

allen ernsthaft Praktizierenden, auch den Nicht-Ordinierten, 

zugänglich zu machen. Diese Übersetzung soll Ajahn Bud-

dhadāsa bei diesem Bemühen unterstützen. 

Die Bedingte Zusammenentstehung hängt auch mit den 

Lehren von anattā (Nicht-Selbst) und suññatā (Leerheit) zu-

 

5 Ähnliches wird auch von anattā and suññatā, Nicht-Selbst und 

Leerheit behauptet, obwohl nichts darauf hinweist, dass der Bud-

dha derartige Ansichten vertreten hätte.  
6 DN 15, SN 12, 60 



Vorwort     7 

sammen. Im Buch „Kernholz des Bodhibaums“7 haben wir 

eine repräsentative Darstellung zur Rolle der Leerheit in den 

Pāli Sutten (Lehrreden des Buddha). Hier nun finden wir die 

komplementären Perspektiven von idappaccayatā und paṭic-

casamuppāda. Sie alle helfen uns zu erkennen, dass nichts 

gefunden werden kann, das ein wirkliches Selbst - ein sub-

stantielles, unabhängiges und dauerhaftes Etwas, das ‘Ich’ 

bin - wäre, und daher gibt es auch nichts, das es wert wäre, 

als Ich oder Mein festgehalten zu werden. Darum geht es im 

Buddha-Dhamma, und nicht um Religiosität, Moralismus, 

Tradition, Klerikalismus, Philosophie oder Gruppenzugehö-

rigkeit. Viele Jahrzehnte lang tat Ajahn Buddhadāsa alles, 

was er konnte, um solche zweitrangigen Belange abzutrennen 

und den Kern, den Sinn und Zweck von paṭiccasamuppāda 

freizulegen.  

 

 

Ajahn Buddhadāsas Bedingte Zusammenentstehung 
 

Ajahn Buddhadāsas Rolle im Theravāda-Buddhismus ist un-

bestreitbar die der Wiederherstellung der Kern-Perspektiven, 

die in dem Maße, in dem der Buddha-Dhamma mit den äu-

ßerlichen Kennzeichen einer Religion belastet wurde, igno-

riert, verloren oder verdeckt worden waren. Rituale, moralis-

tische Glaubensvorstellungen, Spekulationen über ein Leben 

nach dem Tod, Rechtfertigungen des Spendensammelns, In-

stant-Meditationstechniken und vor allem eine zunehmend 

einflussreiche religiöse Kaste aus den Reihen derer, die sich 

selbst bhikkhus und bhikkhunis8 nannten, entstanden in den 

 

7 Zu beziehen bei der Buddhistischen Gesellschaft München 

(BGM); im Internet unter www.dhamma-dana.de 
8 Bhikkhu: Almosensammler, einer der die Gefahr in samsāra sieht; 

Mönch. Die Ordenslinie ihrer weiblichen Gegenstücke, der 

http://www.dhamma-dana.de/


8     Unter dem Bodhibaum 

Jahrhunderten nach Buddhas Hinscheiden. Der Dhamma 

wurde aufgespalten in den der Ordinierten und den der Haus-

hälter (upāsakas und upāsikās).  

Darüber hinaus machte sich ein moralisierender Ton breit, 

und der Schwerpunkt verlagerte sich von der Befreiung in 

diesem Leben zum Erlangen eines besseren Lebens nach dem 

Tod. Auch wenn diese Entwicklungen ihren Platz haben, ge-

riet etwas Entscheidendes in diesem Prozess durcheinander. 

Ajahn Buddhadāsa akzeptierte weder diese Trennung und die 

ihr zugrunde liegende Voreingenommenheit noch das 

Schwarz-Weiß-Moralisieren, das die in den Pāli Sutten zu 

findenden subtileren Betrachtungsweisen unbeachtet lässt. 

Nachdem Ajahn Buddhadāsa aus dem klösterlichen Bil-

dungssystem des bloßen Auswendiglernens ausgestiegen war 

- an einer administrativen Position hatte er ohnehin kein Inte-

resse - zog er sich in einen verlassenen Tempel zurück, ver-

tiefte sich in die Sutten und unterzog sein Studium der Feuer-

probe der eigenen Praxis. Auf diesem Weg entdeckte er den 

paṭicasamuppāda wie ihn seiner Ansicht nach der Buddha 

intendiert hatte und nicht wie ihn die pedantische, traditionel-

le Orthodoxie interpretiert. Dies erforderte die Erforschung 

von paṭiccasamuppāda im Lichte anderer Kernlehren: „Nur 

dukkha und das Erlöschen von dukkha“; „Nichts ist es wert 

(als Ich oder Mein) ergriffen zu werden“; Leerheit; Soheit; 

und der mittlere Weg. Vor allem aber musste wahres Ver-

ständnis für ihn von praktischer Art sein und die Betonung 

auf der Befreiung von dukkha liegen, statt auf einer metaphy-

sischen, ontologischen oder kosmologischen Sichtweise; eine 

Sache der Erfahrung und nicht eine der einfachen Akzeptanz 

der Behauptungen spiritueller Autoritäten, praktikabel und in 

diesem Leben zur Befreiung führend. 

 

bhikkhunis, starb in den meisten Traditionen aus und wird vieler-

orts gerade wiederbelebt. 



Vorwort     9 

Zur Unterstützung seiner Forschung trug er über 800 Sei-

ten mit Textstellen aus den Pāli-Sutten zusammen, die sich 

auf die eine oder andere Weise auf paṭiccasamuppāda bezie-

hen.9 Diese wurden unter dem Titel „Paṭiccasamuppāda from 

His Own Lips“ veröffentlicht. Darin kann man die wunderba-

re Vielfalt der Perspektiven und Details zu paṭiccasa-

muppāda in den Worten des Erhabenen nachlesen, weitge-

hend frei von Annahmen und Verzerrungen späterer Interpre-

tationen. In der Übersetzung des Pāli-Textes ins Thailändi-

sche beließ Ajahn Buddhadāsa die wichtigsten Begriffe in 

Pāli, wodurch eine Bedeutungsveränderung durch die Über-

setzung vermieden wurde - ein Problem jeder Übersetzung. 

Zum Beispiel bleibt viññāna einfach viññāna (Bewusstsein) 

und wird nicht zu „Wiedergeburtsbewusstsein“10 verdreht, 

ein Begriff, den der Buddha selbst nie benutzt hat. Das Wort 

jāti (Geburt) bleibt einfach jāti und es wird ihm nicht die Be-

deutung „Wiedergeburt“ unterstellt - schließlich findet sich 

auch hier kein „wieder“ in Pāli. Wenn eine Sutten-Passage 

nicht eindeutig war, überließ er es dem Leser, diese Mehrdeu-

tigkeit zu erkunden. Seine eigenen Ansichten finden sich als 

Kommentare im Anhang. Dieses Buch enthält eine Reihe 

solcher Passagen. 

Die Entscheidung den orthodoxen Theravāda Kommenta-

ren wieder ihren rechtmäßigen Platz zuzuweisen - zweitran-

gig gegenüber den Pāli-Sutten, aber potenziell hilfreich für 

das Verständnis der Originale - setzte ihn dem konstanten 

Beschuss jener aus, die die Kommentarliteratur nie in Zweifel 

zogen. Statt sich zu erinnern, dass die Kommentare von den 

ursprünglichen Lehren abgeleitet waren, wurden auch sie als 

 

9 Zuvor schon hatte er ähnliche Zusammenstellungen zu Buddhas 

Leben und den vier edlen Wahrheiten angefertigt. Zu dieser Zeit 

gab es noch keine ausführlichen Übersetzungen dieser Texte auf 

Thai.  
10 Im Englischen auch „re-linking consciousness“. 



10     Unter dem Bodhibaum 

Buddha-Wort akzeptiert. In Antwort auf diejenigen, die sich 

von seinem Ansatz bedroht fühlten, bestand Ajahn Bud-

dhadāsa darauf, dass er sich lediglich an die Absicht des 

Buddha hielt: Befreiung von dukkha. Seiner Kritik an der 

Kommentarliteratur wird in diesem Buch nicht viel Raum 

gegeben, da die ursprünglichen Vorträge an ein weitgehend 

westliches Publikum gerichtet waren, die nicht mit den Pāli 

Sutten und ihren Kommentaren vertraut waren. Bei dieser 

Zuhörerschaft war es nicht notwendig, traditionelle Verirrun-

gen zu klären, wie das normalerweise bei Thai-Publikum der 

Fall war. Dennoch spricht er das kommentarielle System ein 

paar Mal an, und die Leser bekommen zumindest eine Ah-

nung von dieser Kontroverse. 

Bestimmte Autoren, die dem kommentariellen Verständnis 

von einem paṭiccasamuppāda, der sich über wenigstens drei 

physische Leben erstreckt, anhängen, warnen und schelten 

diejenigen, die nicht ihres Glaubens sind. Während die besse-

ren Gelehrten unter ihnen gültige Argumente vorbringen 

können, die ernsthafte Schüler des Buddhismus nicht ignorie-

ren sollten, neigen sie doch zu Vereinfachungen oder miss-

verstehen schlichtweg die Kritik an ihren Überzeugungen. Zu 

unterstellen, wie es verschiedentlich getan wurde, dass be-

dachte Lehrer wie Ajahn Buddhadāsa amoralisch, unverant-

wortlich, oder ketzerisch seien, hat den Beigeschmack von 

Autoritarismus, der oft mit scholastischem Hochmut und pat-

riarchalischem Rollenverhalten des Klerus einhergeht. Statt 

Dogmen zu verbreiten und den Glauben zu verteidigen 

sprach sich Ajahn Buddhadāsa für eine vernünftige Debatte 

aus, auch mit aufrichtigen Meinungsunterschieden, in der nie 

vergessen wird, dass unser gemeinsames Ziel das Ende von 

dukkha ist. Vielleicht versteht niemand von uns paṭiccasa-

muppāda wahrhaftig und vollkommen und wir können uns 

den Rest unseres Lebens an seiner Erforschung erfreuen, wie 

es auch der Buddha getan zu haben scheint. Genaue und un-

voreingenommene Übersetzungen der relevanten Sutten sind 

dabei von entscheidender Bedeutung.  



Vorwort     11 

Die Apologeten der „Drei-Lebenszeiten-Interpretation“ 

behaupten, dass diese sehr wohl im Einklang mit anattā sei. 

Ajahn Buddhadāsa fand ihre Erklärungen nicht überzeugend, 

da dies die Schlussfolgerung, dass etwas Gleichbleibendes 

vorhanden sein muss, das von einem Leben zum nächsten 

weitergetragen wird, unausweichlich machte. Dieses Vehikel 

kammischer Resultate riecht doch sehr nach einem attā, also 

nach einer individuellen, eigenständigen und beständigen 

Entität. Ohne eine solche „Entität“ aber können sie nicht er-

klären - wie sie es gerne würden - wie kamma über verschie-

dene Lebzeiten funktioniert. Ajahn Buddhadāsas Ansicht 

nach opfern sie den befreienden Wert eines anattā -

Verständnisses von paṭiccasamuppāda für ihre moralisch 

geprägte Version von paṭiccasamuppāda. Ihr konventionelles 

Verständnis mag auf der ethischen Ebene korrekt sein und 

mag deshalb einen gewissen Wert haben, die höchste Ebene 

jedoch entgeht ihnen dadurch. Ajahn Buddhadāsa betrachtete 

das als eine unglückliche Entwicklung. 

Es besteht kein Zweifel, dass Textstellen, welche die 

„Drei-Lebenszeiten-Interpretation“ zu stützen scheinen, in 

den Sutten vorkommen. Was soll man von ihnen halten? 

Nehmen wir sie als buchstäblich materiell wahr an? Wenn ja, 

wie gehen wir damit um, dass sie der Vorstellung von Nicht-

Selbst zu widersprechen scheinen? Müssen wir eine Sicht-

weise verfälschen, um eine andere zu schützen? Gibt es we-

niger Widersprüchliches in den Sutten, wenn unser Verständ-

nis weniger wörtlich ist? Handelt es sich bei den Sutten um 

konventionelle Wahrheit oder um letztendliche Wahrheit? 

Könnte es von Wert sein, verschiedene Verständnisebenen 

von paṭiccasamuppāda zu haben, ohne eine von ihnen, nicht 

einmal die von Ajahn Buddhadāsa, als einzige und vollstän-

dige Wahrheit zu betrachten? 

Ajahn Buddhadāsa ist nicht der einzige intelligente und 

denkende Gelehrte des Buddha-Dhamma, der einen augen-

scheinlichen logischen Widerspruch in der orthodoxen 

Sichtweise in Frage stellt, auch wenn er der erste und bekann-



12     Unter dem Bodhibaum 

teste Theravada-Lehrer war, der das getan hat. So diskutierte 

beispielsweise ein persönlicher Vertrauter von ihm, der einen 

hohen Rang in der monastischen Hierarchie einnahm, diesen 

Widerspruch im privaten Gespräch aber nicht öffentlich. In 

den letzten Jahrzehnten hat eine wachsende Zahl von Gelehr-

ten und Dhamma-Studenten, sowohl Laien als auch Ordinier-

te, sowohl Asiaten als auch Westler, diese Fragen in ver-

schiedener Weise gestellt. Glücklicherweise werden die Ver-

suche derartige Fragen damit abzutun, dass der Fragende es 

einfach nicht versteht, nicht mehr als ehrliche Erwiderung 

akzeptiert. Schließlich haben jene, die diese Fragen aufwer-

fen, das Thema zumindest genauso tiefgreifend studiert wie 

die traditionellen Vertreter.  

Der Buddha griff nicht auf Mystik zurück. Er erkannte an, 

dass die religiöse Ausdrucksweise, einschließlich die seiner 

Lehre, die gewöhnliche Sprache nutzen muss, um Erkennt-

nisse und Wirklichkeiten auszudrücken, die weniger offen-

sichtlich sind als die, für welche die Umgangssprache ge-

schaffen wurde. Der fundamentalistische Geist scheint nicht 

willens oder in der Lage zu sein diese grundlegende Tatsache 

anzuerkennen und will alle Lehren wörtlich interpretieren. Im 

Gegensatz dazu erkannte Ajahn Buddhadāsa, kreativ und 

geschickt, zwei Ebenen der Sprache: die gewöhnliche Ebene 

der menschlichen Interaktion und die Dhamma-Ebene des 

Nicht-Selbst und des Bedingten Zusammenentstehens.11 

Sprachliches Feingefühl für die Bedeutung der Schlüsselbe-

griffe und ihrer Veränderung im Laufe der Zeit ist von zent-

raler Bedeutung für das Verständnis dieser wesentlichen Leh-

re. 

Kurz gesagt besteht ein Teil von Ajahn Buddhadāsas Be-

deutung in seiner konsequenten Lesart der Sutten aus der 

anattā-Perspektive. Die Ansicht, dass sich paṭiccasamuppāda 

 

11 Siehe Appendix A und „Zwei Arten der Sprache“ erhältlich bei 

der BGM oder im Internet unter www.dhamma-dana.de. 

http://www.dhamma-dana.de/


Vorwort     13 

über mehrere Lebzeiten erstreckt, hatte lange Zeit die 

Theravada-Lehre dominiert. Ajahn Buddhadāsa war der erste 

bekannte Mönch im Thai Buddhismus, der diese öffentlich in 

Frage stellte. Man muss mit ihm weder ganz noch teilweise 

übereinstimmen, um anzuerkennen, dass er sich ernsthaft und 

tiefgreifend mit diesem Thema befasst hat. Wenn das Sehen 

von paṭiccasamuppāda, dem Sehen des Dhamma entspricht, 

dann kann Ajahn Buddhadāsas Sichtweise uns dazu heraus-

fordern in dieser Angelegenheit tiefer zu schürfen. Mögen 

diese Bemühungen dem Ende von Selbstsucht und dukkha 

dienlich sein! 

 

 

Der Text 
 

Wie auch „Ānāpānasati - Die sanfte Heilung der spirituellen 

Krankheit“12 ist dieses Buch aus Niederschriften der ur-

sprünglichen mündlichen Übersetzungen entstanden. Ich ha-

be diese Niederschriften noch einmal mit den Originalauf-

nahmen von Ajahn Buddhadāsas auf Thai gehaltenen Vorträ-

gen verglichen, um sicher zu stellen, dass nichts von Bedeu-

tung ausgelassen wurde und die Ausführungen des Überset-

zers angemessen waren. Mit Hilfe der unten erwähnten 

Freunde wurde aus diesen Vorträgen ein Buch; es enthält 

alles, was er sagte. Ich habe auch einige meiner Erläuterun-

gen beibehalten, falls sie sich auf Dinge stützten, die er zu 

anderen Gelegenheiten sagte. Die in der mündlichen Beleh-

rung natürlich auftretenden Wiederholungen wurden zum 

Teil zusammengefasst. Allerdings wurden einige davon bei-

behalten, um Ajahn Buddhadāsas Vortragsstil Rechnung zu 

tragen. 

 

12 Erhältlich bei der BGM oder im Internet unter www.dhamma-

dana.de. 



14     Unter dem Bodhibaum 

Kapitel- und Abschnittsüberschriften sowie Endnoten 

wurden von mir eingefügt, um dem Leser die Arbeit mit die-

sem Buch zu erleichtern. Gelegentlich habe ich auf meine 

Erinnerung und mein Verständnis seiner Lehren zurückge-

griffen. Nach meinem besten Wissen sind die dort zu finden-

den Erklärungen im Einklang mit seinem Verständnis des 

Buddha-Dhamma und des Lebens. 

Ich habe mich dafür entschieden den Text weder zu sehr 

zu glätten, noch die gelegentlich etwas provokante Aus-

drucksweise abzumildern, denn das hätte bedeutet, den Wort-

laut und den Stil stärker zu verändern als es mir meine Loya-

lität erlaubt. Lieber erhalte ich seine eigenen Worte. Ajahn 

Buddhadāsa sagt wichtige Dinge auf seine eigene Weise, und 

es soll ja nicht das Buch von jemand anderem oder eines der 

gängigen Dhamma-Bücher werden.  

Die ursprünglichen Vorträge und deren Übersetzungen 

entstanden in einem gemeinschaftlichen Prozess. Normaler-

weise begann dieser damit, dass Ajahn Buddhadāsa über sein 

Thema für die nächste Vortragsreihe nachdachte und es mit 

mir besprach. Es hat eine Weile gedauert, bis ich das erkann-

te, aber er probierte bei unseren Gesprächen in der Woche 

vor einem Kurs bestimmte Themen und Begriffe an mir aus. 

Er ließ mich bestimmte Worte im Wörterbuch nachschlagen 

und besprach sie mit mir, so dass ich eine angemessene Über-

setzung parat hatte. Während meiner Übersetzung hörte er zu, 

um sicherzustellen, dass ich nichts Wichtiges ausließ. Wenn 

ich es tat oder wenn ich zu viel eigene „Verbesserungen“, wie 

er es nannte, einfließen ließ, wies er mich mit einem höfli-

chen Räuspern darauf hin. Wie ich übersetzte, hatte Einfluss 

auf das, was er als Nächstes sagen würde. In jedem Fall bin 

ausschließlich ich als Übersetzer für einige Ausdrücke und 

Sätze im Text, die nicht im ursprünglichen Thai zu finden 

sind, verantwortlich und ich entschuldige mich für die Stel-

len, bei denen meine Entscheidung nicht weise gewesen sein 

mag. 

 



Vorwort     15 

Hinweis zu den Pāli Quellen 

 

Ajahn Buddhadāsas Lehrdarlegung bezieht sich konsequent 

auf die Pāli Sutten des Theravāda-Buddhismus. Zusammen 

mit den Sutras der chinesischen Agamas stellen sie die voll-

ständigsten und ältesten erhaltenen Aufzeichnungen der 

Lehrreden des Buddha dar, die den Original-Lehren des Bud-

dha wahrscheinlich am nächsten kommen. Um den Lesern 

diese ursprünglichen buddhistischen Lehren nahezubringen - 

und als Hintergrund für Ajahn Buddhadāsas Erklärung der 

wichtigsten Erkenntnisse des Buddha in Bezug auf das Be-

dingte Zusammenentstehen - habe ich Passagen aus den Pāli 

Sutten zwischen den Kapiteln dieses Buches eingefügt. Die 

Übersetzungen sind meine eigenen, basierend auf Ajahn 

Buddhadāsas Übersetzungen aus dem Pāli ins Thailändi-

sche.13 Da die Pāli Sutten für Ajahn Buddhadāsa der Lehrer 

waren, hielt ich das für angebracht.  

Um eine gemeinsame Verständnisgrundlage der zentralen 

Begriffe zu schaffen, betonte Ajahn Buddhadāsa die Bedeu-

tung der Pāli-Begriffe, die in den Lehrreden des Buddha vor-

kommen. Sich mit ihnen vertraut zu machen ist eine große 

Hilfe beim genauen Lesen der Lehren. Ich bin mir bewusst, 

dass das manchen Lesern sperrig erscheinen mag, jedoch 

bitte ich darum, die Mühsal mit diesen präzisen Begriffen im 

Dienst eines sorgfältigen und tiefgreifenden Studiums zu er-

tragen. 

Ajahn Buddhadāsa legte beträchtlichen Wert auf die Be-

deutung und die ordnungsgemäße Verwendung der Pāli-

Begriffe. Das ist in einer buddhistischen Kultur wie der thai-

ländischen, wo viele Begriffe ohne Beibehaltung der ur-

 

13 Die deutschen Übersetzungen wurden von www.palikanon.com 

übernommen und entsprechend der englischen Vorlage angepasst. 

Dadurch ergibt sich gelegentlich eine neue, ungewohnte und inte-

ressante Perspektive. 



16     Unter dem Bodhibaum 

sprünglichen Bedeutung in die Sprache aufgenommen wur-

den, nicht immer einfach. Er war wohlbekannt dafür Begriffe 

wiederzubeleben, die im Laufe der Jahrhunderte verwechselt, 

vernachlässigt, verzerrt oder in Vergessenheit geraten waren. 

Wenn ihr also auf Begriffe wie Geburt, kamma, Glauben, 

Religion, Gott - oder auch Dhamma und Achtsamkeit - stoßt, 

dann überprüft bitte, ob ihr die Bedeutung, so wie er sie ver-

stand, versteht. Ihr müsst nicht mit ihm übereinstimmen, aber 

es wäre gut, einen Unterschied zu bemerken, wenn es ihn 

gibt. Das gleiche gilt für andere Lehrer und Übersetzungen, 

asiatische und westliche, alte und moderne. Die Annahme, 

dass Begriffe statisch sind und überall die gleiche Bedeutung 

besitzen, führt in der Regel zu Missverständnissen. 

Daher folgt den Anhängen ein umfangreiches Glossar. Bit-

te nutzt es, da Ajahn Buddhadāsa Begriffe so verwendet, wie 

sie ursprünglich in den Pāli Lehrreden gebraucht wurden, was 

nicht immer dem späteren Gebrauch entspricht, sei es in den 

Pāli-Kommentaren oder der modernen westlichen Literatur. 

Ich hoffe, dass die Worterklärungen und die sorgfältige Ver-

wendung der Pāli Begriffe euch helfen werden, Nutzen aus 

der Sprache der ursprünglichen Lehre zu ziehen. 

 

 

Verwendete Abkürzungen 
 

AN Aṅguttara-Nikāya  

DN Digha-Nikāya 

MN Majjhima-Nikāya 

SN Saṃyutta-Nikāya  

Iti Itivutakka (aus dem Khuddaka-Nikāya)  

Ud Udāna (aus dem Khuddaka-Nikāya) 

Life The Buddha’s Life from His Own Lips (Thai) 

AS The Noble Truths from His Own Lips (Thai) 

PS Paṭiccasamuppāda from His Own Lips (Thai) 

AB Ānāpānasati-Bhāvanā (Thai) 



Vorwort     17 

 

 

 

Danksagung 

 

Zwei alte Freunde aus Suan Mokkh haben dabei geholfen 

dieses Projekt anzustoßen: Sister Wendy McCrae transkri-

bierte die ursprünglichen mündlichen Übersetzungen und 

Sam Settle (Sujitto Bhikkhu) machte frühe Korrekturen. Jo-

nathan Watts hat sich mehr als jeder andere für dieses Manu-

skript eingesetzt und ließ nicht locker, bis es fertig war. Er hat 

auch die Kapitel zu bhava transkribiert und half bei der Ein-

teilung der Kapitel.  

Viriya, ein noch älterer Dhamma-Freund aus Suan Mokkh 

und Lise McLean, eine neuere Studentin, lasen Entwürfe des 

Manuskripts und halfen mit freundlichem Rat. Außerdem 

stellten die Teilnehmer in den Klassen in Oak Park und Chi-

cago, Illinois, und Viroqua und Madison, Wisconsin, hilfrei-

che Fragen, hinterfragten bestimmte Formulierungen und 

gaben mir die Chance, die Kapitel an ihnen auszuprobieren. 

Jo Marie Thompson, meine Lebenspartnerin in den späte-

ren Phasen des Projekts, gab mir die notwendige emotionale 

Unterstützung, die mir über einige persönliche Blockaden 

und eine einjährige Krebstherapie half. Ohne ihre vielfältige 

Hilfe wäre dieses Buch niemals fertig geworden. Sie über-

nahm auch das letzte Korrekturlesen. 

 

Santikaro 



 



Buddhismus ist natürliche Wahrheit     19 

 

Buddhismus ist natürliche Wahrheit14 

„Recht habt ihr, Kālāmer, dass ihr da im Unklaren seid 

und Zweifel hegt. In einer Sache, bei der man wirklich im 

Unklaren sein kann, ist euch Zweifel aufgestiegen.  

 

Kālāmer, akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als 

unwahr zurück15), rein aufgrund einer mündlichen Über-

lieferung; 

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-

wahr zurück), nur weil es ein allgemeiner Brauch ist; 

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-

wahr zurück), nur weil es ein weitverbreitetes Gerücht ist; 

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-

wahr zurück), nur weil es in heiligen Schriften steht; 

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-

wahr zurück), rein aufgrund logischer Schlüsse; 

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-

wahr zurück), rein aufgrund bloßer Vernunftgründe; 

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-

wahr zurück), nur weil es einer oberflächlichen Betrach-

tung standhält16, 

 

14 Alle Anmerkungen und Kommentare, die nicht gesondert ge-

kennzeichnet sind, stammen von Santikaro. (Viriya) 
15 Diese Liste wird häufig dazu benutzt, um gewisse Aspekte des 

traditionellen Buddhismus zurückzuweisen, wodurch man vom 

mittleren Weg abkommen kann; deshalb dieser Einschub, der in der 

Sutta nur impliziert wird.   



20     Unter dem Bodhibaum 

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-

wahr zurück), rein aufgrund bevorzugter Meinungen 

(Lieblingsideen);  

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-

wahr zurück), nur weil der Sprecher glaubhaft erscheint; 

akzeptiert nicht etwas als wahr (oder weist es als un-

wahr zurück), nur weil der Sprecher „mein Lehrer“ ist.  

Wenn ihr aber, Kālāmer, selbst erkennt: ‘Diese Dinge 

sind unheilsam, sind schädlich, werden von Weisen geta-

delt, und, wenn ausgeführt und unternommen, führen sie 

zu Leiden und bringen keinen Nutzen, dann Kālāmer, 

mögt ihr sie aufgeben.  

 

Was glaubt ihr, Kālāmer: Gereicht die Gier, die in einem 

Menschen aufsteigt, ihm zum Heil oder Unheil?“  

„Zum Unheil, Herr.“  

„Wenn dieser Mensch gierig ist, von der Gier domi-

niert, wenn Gier sein Herz überwältigt, mag er dann töten, 

stehlen, Ehebrechen, und auch andere dazu anspornen; al-

so Handlungen begehen, die zu Leiden und für lange Zeit 

zum Unheil führen?“  

„So ist es, Herr.“  

„Was glaubt ihr, Kālāmer: Gereicht der Hass, der in ei-

nem Menschen aufsteigt, ihm zum Heil oder Unheil?“  

„Zum Unheil, Herr.“  

„Wenn dieser Mensch hasserfüllt ist, von Hass domi-

niert, wenn Hass sein Herz überwältigt, mag er dann töten, 

 

16 Ākāraparivitakka: Untersuchung der Bedingungen, Prüfung der 

Umstände.  

„Man sollte eine Behauptung nicht aufgrund oberflächlichen 

Denkens für wahr halten, nur weil sie dem sogenannten „gesunden 

Menschenverstand“ entspricht. Nur weil etwas unseren kulturge-

bundenen, gedanklichen Gewohnheiten entspricht, wird es dadurch 

nicht wahr.“ - „Hilf Kālāma Sutta hilf“ BGM 1999. 



Buddhismus ist natürliche Wahrheit     21 

stehlen, Ehebrechen, und auch andere dazu anspornen; al-

so Handlungen begehen, die zu Leiden und für lange Zeit 

zum Unheil führen?“  

„So ist es, Herr.“  

„Was glaubt ihr, Kālāmer: Gereicht die Verblendung, 

die in einem Menschen aufsteigt, ihm zum Heil oder Un-

heil?“  

„Zum Unheil, Herr.“  

„Wenn dieser Mensch verblendet ist, von Verblendung 

dominiert, wenn Verblendung sein Herz überwältigt, mag 

er dann töten, stehlen, Ehebrechen, und auch andere dazu 

anspornen; also Handlungen begehen, die zu Leiden und 

für lange Zeit zum Unheil führen?“  

„So ist es, Herr.“  

„Was glaubt ihr, Kālāmer: Sind diese Dinge heilsam 

oder unheilsam?“ 

„Unheilsam, Herr.“  

„Werden sie von Weisen getadelt oder gepriesen?“ 

„Getadelt, Herr.“  

„Und führen diese Dinge, wenn ausgeführt und unter-

nommen, zu Unheil und Leiden oder nicht? Oder wie steht 

es hiermit?“  

„Diese Dinge, Herr, wenn ausgeführt und unternom-

men, führen zu Unheil und Leiden. So denken wir hier-

über.“  

Wenn ihr aber, Kālāmer, selber erkennt: ‘Diese Dinge 

sind unheilsam, sind schädlich, werden von Weisen geta-

delt, und, wenn ausgeführt und unternommen, führen sie 

zu Leiden und bringen keinen Nutzen, dann Kālāmer, 

mögt ihr sie aufgeben.  

[Der Buddha wiederholt die zehn Grundlagen noch 

einmal und stellt dann die gleichen Fragen bezüglich 

Nicht-Gier, Nicht-Hass und Nicht-Verblendung, worauf 

die Kālāmer entsprechend antworten.] 

Wenn ihr aber, Kālāmer, selber erkennt: ‘Diese Dinge 

sind heilsam, sind unschädlich, werden von Weisen ge-



22     Unter dem Bodhibaum 

priesen, und, wenn ausgeführt und unternommen, führen 

sie zu Glück und bringen Nutzen, dann Kālāmer, mögt ihr 

sie euch zu eigen machen. 17 

 

 

Wir sind hier, um etwas, das von zentraler Bedeutung für 

unser Leben ist, zu erforschen und ein ausgezeichneter An-

fang dafür ist das Wort „Buddhismus“ (Buddha-sāsanā, 

Buddha-Lehre). Mir fällt kein besserer Ausgangspunkt für 

unsere Untersuchung ein, als sich über die Bedeutung dieses 

Wortes klar zu werden. Später werden wir andere wichtige 

Begriffe betrachten, darunter einen, der den Kern des Bud-

dhismus darstellt. Lasst also bitte eure vorgefassten Meinun-

gen über den Buddhismus und die Religion im Allgemeinen 

erst einmal beiseite, um diese Themen mit einem frischen 

Geist zu ergründen. Wir werden damit beginnen, die Art von 

Religion, die der Buddhismus ist, klarzustellen. In den fol-

genden Vorträgen werden wir weiter zum Kern des Bud-

dhismus vordringen, dem Gesetz der Konditionalität (idap-

paccayatā ).18  

 

 

Welche Art von „-ismus“ ist der Buddhismus? 
 

Die Welt ist voll von „Ismen“, jeder von ihnen mit verschie-

denen Bedeutungen. Die Nachsilbe „-ismus“ bezeichnet in 

ihrer Bandbreite die unterschiedlichsten Veränderungen und 

Transformationen von Glaubensvorstellungen. Insbesondere 

„Ismen“ wie Kommunismus, Sozialismus, Materialismus und 

Konsumismus unterscheiden sich grundlegend von dem „Is-

 

17 AN III, 66 Kesaputti (Kālāma) Sutta.  
18 I + dap + paj + ja + ya + tā: idappaccayatā, Konditionalität, der 

Zustand (tā) mit diesem (ida) als Bedingung (paccaya). Siehe 

Glossar für weitere Erläuterungen. 



Buddhismus ist natürliche Wahrheit     23 

mus“ des Buddhismus. Da uns diese „Ismus“-Formen zu 

Vorurteilen verleiten könnten, sollten wir versuchen zu ver-

stehen, was der „Ismus“ des Buddhismus bedeutet. 

Obwohl der Buddhismus auch ein „Ismus“ ist, unterschei-

det er sich doch in einem wichtigen Punkt von allen anderen 

„Ismen“ der Welt. Alle anderen „Ismen“ sind von Menschen 

geschaffene Theorien und Ideologien. Sie werden aus von 

Menschen geschaffenen Ideen, Meinungen, Überzeugungen, 

Theorien und Strukturen konstruiert. Der „Ismus“ des Bud-

dhismus hingegen ist in keiner Weise abhängig von Men-

schen, noch wurde er von ihnen erschaffen. Der Kern des 

Buddhismus ist etwas, das ganz natürlich in der Natur exis-

tiert und durch den Buddha entdeckt werden konnte, weil es 

schon immer zur Entdeckung bereitstand. Deshalb ist der 

wahre Buddhismus nicht von Menschen gemacht. 

Da er die Wahrheit der Natur darstellt und von der Natur 

nicht zu trennen ist, ist der Buddhismus an sich frei und un-

abhängig. Er hängt nur von dieser Wahrheit, die er selbst ist, 

ab. Bitte denkt an die Worte „Tatsache“, „Wahrheit“ und 

„Gesetz“ und dann denkt an die Tatsachen und Wahrheiten, 

die natürlich vorhanden sind, die im Einklang mit den Ge-

setzmäßigkeiten der Natur stehen. Das ist Buddhismus. Ein 

Mensch entdeckte diese Wahrheit der Natur und zeigte dann 

anderen Menschen, wie man sie erkennen und im täglichen 

Leben anwenden kann. Diese Wahrheit und der Weg des 

Verstehens dieser Wahrheit ist alles, was es mit dem Bud-

dhismus auf sich hat. Alle Aspekte dieses Prozesses sind 

ebenfalls natürliche Gesetzmäßigkeiten. Deshalb kann jeder, 

der daran Interesse hat, es für sich selbst entdecken. 

Aus diesem Grund ist der Buddhismus einzigartig unter al-

len anderen „Ismen“, insofern er weder exklusiv noch mono-

polistisch ist. Er maßt sich weder ausschließliche Autorität 

an, noch hängt er von einer solchen Autorität ab. Er bleibt 

geistig frei und spirituell unabhängig als natürliche Wahrheit, 

die darauf wartet, entdeckt, studiert und erforscht zu werden, 

von jedem, der danach Ausschau halten mag. 



24     Unter dem Bodhibaum 

Ursprünglich sprach man nicht von Buddhismus oder 

buddha-sāsanā (vor allem nicht in der Art wie sāsanā heute 

in einigen buddhistischen Ländern als Entsprechung für „Re-

ligion“ im modernen Sprachgebrauch verwendet wird)19. In 

der Zeit des Buddha nannten es seine Nachfolger nicht „Bud-

dhismus“, „buddhistische Religion“ oder Ähnliches. Der 

Buddha sprach ursprünglich von brahmacariya, der Lebens-

weise, die erhaben und hervorragend ist, und in der Lage, alle 

menschlichen Probleme zu lösen. Diese höchste Art zu leben, 

wurde später „sāsanā“ genannt, und mit dem Begriff „Religi-

on“ assoziiert, wodurch zwangsläufig Missverständnisse ent-

standen. Der Buddha aber sprach nicht von „sāsanā“, wie es 

Asiaten jetzt tun, und noch viel weniger von dem, was Men-

schen aus dem Westen unter „Religion“ verstehen. Wenn wir 

den Buddhismus in Begriffen der Religion betrachten, wird 

unsere Diskussion hier wahrscheinlich ungenau, kompliziert 

oder verwirrend. Viel besser ist es stattdessen die Dinge klar 

und einfach zu halten und in Bezug auf den Buddhismus in 

Begriffen wie „Wahrheit“, „Gesetz der Natur“, „Tatsachen 

der Natur“ und „Wahrheiten der Natur“ zu denken. Diese 

Wahrheiten oder Gesetze waren die Grundlage für den Bud-

dha. Er hat sie wiederentdeckt und zeigte sie dann anderen 

auf. Bitte überlegt euch, wie wir diese Gesetze oder Wahrhei-

ten verstehen und anwenden können, so dass wir frei von 

Problemen leben können. 

Der Buddhismus hängt weder von einer äußeren Autorität 

ab noch beansprucht er sie für sich. Er ist weder exklusiv 

noch besitzergreifend. Buddhist zu sein bedeutet, den höchs-

 

19 Der Begriff „Buddhismus“ wurde von europäischen Gelehrten 

geprägt, die diese Lehre von außen betrachteten und sie insofern 

mit manchen Begriffen erklärten, die ihr fremd sind. Ajahn Bud-

dhadāsa legt wenig Wert auf derartige Äußerlichkeiten und sozial-

wissenschaftliche Perspektiven; vielmehr will er den Kern der Leh-

re freilegen, der vom Leid befreit. 



Buddhismus ist natürliche Wahrheit     25 

ten Lebenswandel, brahmacariya, zu führen, wobei man die 

Gesetze der Natur erforscht und mit ihnen in Harmonie lebt. 

Es ist keine Angelegenheit einer äußerlichen Identität oder 

Zugehörigkeit. So gibt es keine Notwendigkeit für euch zu 

konvertieren oder euch als Buddhist registrieren zu lassen. Ihr 

könnt eure ursprüngliche Religion beibehalten oder irgendei-

ner Religion, die euch gefällt, folgen, und trotzdem den Bud-

dhismus studieren und praktizieren. Jeder kann sich damit 

auseinandersetzen, damit experimentieren und davon profitie-

ren. Was wir brahmacariya nennen, ist die höchste, hehrste 

Art zu leben - ein Leben frei von Problemen. Dies kann von 

jedem, der bereit ist, sich dem zu nähern, zu lernen, zu unter-

suchen, zu praktizieren und gemäß der natürlichen Wahrheit 

zu leben, erfahren werden. So ist der Buddhismus für jeder-

mann zugänglich und in keiner Weise exklusiv. 

Ein anderer Ansatz, den Buddhismus zu verstehen, ist es, 

das Wort „Buddha“ zu betrachten. Dieses Wort bedeutet „aus 

dem Schlaf erwachen, wach sein.“ Es hilft, wenn ihr über den 

Unterschied zwischen normalem Schlaf und normalem 

Wachsein reflektiert. Hier aber heißt „wach sein“ noch mehr. 

Es bedeutet, nicht in einer verschlafenen, verwirrten Weise 

durch das Leben zu gehen. Dazu ist es nötig, die Dinge zu 

sehen, wie sie wirklich sind, die wirkliche Wahrheit der Din-

ge zu erkennen. Unsere Praxis als Buddhisten besteht also 

darin aufzuwachen und dieses Erwachen zu nutzen, um alles 

im Licht der Wahrheit zu sehen, und dementsprechend zu 

leben.  

Einmal erwacht, weiß man. Man sieht und erlebt alle Din-

ge, wie sie wirklich sind. Durch dieses Wissen, erblüht man 

zur Fülle des Lebens - klar, ruhig und rein. So verstehen wir 

das Wort „Buddha“ in Thailand: Der Erwachte, der Wissende 

und der voll Erblühte. Der Lotus, der aus dem schlammigen 

Teichwasser herauswächst und sich vollständig der Sonne 

öffnet, symbolisiert Buddhas Erwachen und diese Erfahrung 

des Erwachens definiert den Buddhismus. Das ist es, was die 

Wörter „Buddha“ und „Buddhismus“ bedeuten. 



26     Unter dem Bodhibaum 

Wenn wir wollen, können wir auch das Wort „Religion“ 

betrachten, aber lasst uns vorsichtig sein, damit unser Ver-

ständnis nicht oberflächlich bleibt. Die lateinischen Wurzeln 

des Wortes sagen uns, dass Religion ein System von Leben 

und Üben ist, welches die Menschheit mit dem „Höchsten“, 

der „höchsten Wirklichkeit“ verbindet. Dabei muss es sich 

nicht notwendigerweise um Gott handeln. Im Buddhismus 

sprechen wir von der „Höchsten Wirklichkeit“ (paramad-

hamma). In unserem Fall bezieht sich die „Höchste Wirklich-

keit“ auf den Zustand oder die Realität, worin alle Probleme 

enden und es kein Leiden, kein dukkha, mehr gibt.   

Wir Buddhisten nennen diese „Höchste Wirklichkeit“ 

Nibbāna (Sanskrit: Nirvāna). Nibbāna ist das Ende allen Lei-

dens, allen Elends, aller Dinge, die beißen und brennen. 

Nibbāna ist die Kühle des Lebens, die Löschung aller Feuer, 

die uns in Elend und Leid (dukkha) verzehren. Dies ist die 

„Höchste Wirklichkeit“ im Buddhismus, die höchste Wahr-

heit, die verwirklicht werden kann.20 

Manche Menschen behaupten, der Buddhismus habe kei-

nen Gott. Dem muss man keine Beachtung schenken, wenn 

man weiß, dass der Buddhismus seine eigene Art von „Gott“ 

hat, der allerdings anders verstanden wird als die altindischen 

vorbuddhistischen Götter oder die monotheistischen Götter 

des Westens. Es ist weder richtig noch fair, den Buddhismus 

als atheistisch zu bezeichnen, sondern eine eher engstirnige 

Sichtweise. Der Buddhismus hat einfach eine ganz andere Art 

Gott als die meisten Menschen es verstehen. Der buddhisti-

sche Gott ist nicht persönlich. Er besitzt keine anthropomor-

 

20 Ajahn Budddhadāsa ging bei seinen westlichen Zuhörern von 

einer tiefsitzenden christlichen Konditionierung aus und hielt es 

deshalb für notwendig den Unterschied zwischen theistischen Vor-

stellungen und der Buddha-Lehre immer wieder deutlich zu ma-

chen. (Viriya) 



Buddhismus ist natürliche Wahrheit     27 

phen Eigenschaften, wie Bewusstsein und persönliche Emp-

findungen, die viele Menschen Gott zuschreiben. 

Wie dem auch sei, bitte lasst nicht zu, dass derart belang-

lose Angelegenheiten eure Studien stören, so dass es durch 

sie schwierig für euch wird zu praktizieren, oder dass es auf-

grund dessen für die Religionen unmöglich wird, miteinander 

auszukommen. Diese Fragen sind nicht wichtig, und wir soll-

ten daraus keine Hindernisse oder Spaltungen fabrizieren. Oft 

handelt es sich dabei nur um ein sprachliches Problem und so 

ist es am besten, nicht zuzulassen, dass sie der Verständigung 

im Weg stehen. Worauf es letztlich ankommt, sind das Ende 

des Leidens und die Lösung unserer Probleme. Sobald das 

Leben voll erblüht, erwacht und befreit ist, ist das gut genug. 

Des Weiteren sorgt euch bitte nicht, ob ihr an eine andere 

Religion glauben und trotzdem noch den Buddhismus prakti-

zieren könnt. Bitte lasst solche Befürchtungen und Ängste 

ebenso los wie jede Art von Opposition oder Hass, die ihr 

dem Buddhismus oder anderen Religionen gegenüber emp-

finden mögt. Und lasst auch die Vorstellung los, dass es für 

die verschiedenen Religionen unmöglich wäre, zusammen zu 

kommen und zusammenzuarbeiten. Es ist nicht wahr, dass 

wir kein gegenseitiges Verständnis entwickeln könnten. Wir 

können alle wunderbar miteinander auskommen, wenn wir 

uns gegenseitig dabei helfen, Wege zu finden, die dem Lei-

den ein Ende bereiten. Jede Religion kann dazu mit ihren 

eigenen Methoden und Praktiken beitragen, je nachdem, was 

in der jeweiligen Situation für welchen Menschen am besten 

funktioniert. 

Wir haben das Recht, für uns selbst aus allen Religionen 

der Welt eine auszuwählen. Als Menschen können wir so 

viele Lehren und Praktiken ergründen, wie wir wollen. Wenn 

eine davon Sinn macht, können wir sie ausprobieren, sie 

selbst testen. Wenn eine davon uns wirklich vom Leiden be-

freien kann, können wir sie bejahen, sie annehmen und ihr 

folgen, und wir können mit fester Zuversicht an sie glauben. 

Das ist unser Recht und unsere Freiheit im Rahmen der Ge-



28     Unter dem Bodhibaum 

setze der Natur. Wenn ihr euch den Buddhismus genauer 

ansehen wollt, solltet ihr diesen Punkt von Anfang an verste-

hen. 
 

 

Glauben, Energie und Weisheit in der religiösen 

Praxis 

 
Das bringt uns zu einem anderen problematischen Wort - 

„Glaube“. Es gibt zwei Arten des Glaubens. Eine ist saddhā, 

wie wir es im Buddhismus nennen, die Art von Glauben, die 

zusammen mit Wissen, Intelligenz und Weisheit entsteht. 

Dieser Glaube ist ein Produkt von richtigem Verständnis und 

Weisheit. Die andere Art ist der blinde Glaube, der bloße 

Glaube, der vor oder anstelle von echtem Verständnis ent-

steht. Beide Arten mögen notwendig sein. Blindes Vertrauen 

kann notwendig sein für diejenigen, die nicht direkt zu ver-

stehen vermögen, wie etwa kleine Kinder. Für diejenigen 

aber, die reif und intelligent genug sind, um zu verstehen, 

was jetzt in ihrem Leben passiert, die in der Lage sind, 

dukkha in ihrem eigenen Leben zu untersuchen, gibt es keine 

Notwendigkeit für blinden Glauben. Wir brauchen nur den 

Glauben, der mit der Weisheit einhergeht, saddhā, der aus 

der klaren Erkenntnis des Leidens entsteht. Wenn ihr den 

Unterschied zwischen blindem Glauben und saddhā verste-

hen könnt, wird euch das Wort „Glaube“ keine Probleme 

bereiten. 

Manche mögen Worte wie „Vertrauen“ und „Zuversicht“ 

vorziehen. „Vertrauen“ impliziert eine Gewissheit, eine 

Überzeugung, die nur von Weisheit kommen kann. Wenn es 

uns an direktem Wissen und Verständnis fehlt, ist wirkliche 

Gewissheit unmöglich. Wahres saddhā muss das Ergebnis 

von Weisheit sein. Die Art des blinden Glaubens, die nur 

glaubt, ohne Grund und direkte Erfahrung, die einfach glaubt, 

was einem gesagt wurde, dass man zu glauben hat, ist etwas 



Buddhismus ist natürliche Wahrheit     29 

anderes, eine falsche Gewissheit. Bitte lernt den Unterschied 

zu erkennen.  

Wenn es sich um echtes Vertrauen im buddhistischen Sin-

ne handeln soll, muss es von zwei weiteren Faktoren oder 

Qualitäten begleitet werden. Die eine ist viriya, die Energie 

und die Anstrengungen, die wir in das, was wir glauben, ste-

cken. Wir müssen unseren Glauben mit Bemühen und Aus-

dauer stützen. Die andere ist paññā, die Intelligenz und 

Weisheit, die alle anderen Faktoren überwacht und reguliert, 

so dass sie ihre Funktion korrekt erfüllen.21 Alle diese drei 

Faktoren - Glaube, Energie und Weisheit - sind erforderlich, 

um zu praktizieren, gleich welcher Religion man folgt. Man-

gelt es an einer dieser Qualitäten, kann man nicht voran-

kommen. Probleme und Missverständnisse können jedoch 

auftreten, wenn Religionen einen Faktor auf Kosten der ande-

ren übermäßig betonen. Einige Religionen legen größeres 

Gewicht auf Vertrauen und Glauben, andere betonen Energie 

und Anstrengung, und einige heben Verständnis und Weis-

heit hervor. Jede Religion neigt dazu, einen Faktor als tonan-

gebend herauszustreichen. Der Buddhismus fällt in die Grup-

pe derer, die Weisheit und Erfahrungswissen als zentrales 

Prinzip betonen. Deshalb ist der Buddhismus auch nach dem 

Buddha benannt - das, was wissend, erwacht, und voll erblüht 

ist. Obwohl der Buddhismus Weisheit (paññā) besonders 

herausstellt, sollten wir verstehen, dass es zu Problemen in 

unserer Praxis führen wird, wenn wir die wesentlichen Quali-

täten Glaube (saddhā) und Energie (viriya) vernachlässigen. 

Wird der Glaube zum wichtigsten Prinzip, woher kommt 

dann die Energie für die nötige Anstrengung? Ist genügend 

 

21 Ajahn Budddhadāsa benutzt häufig die Worte ‘korrekt’, ‘richtig’ 

oder ‘angemessen’. Man sollte sie im Sinne von sammā des edlen 

achtfachen Pfads verstehen. Etwas ist ausreichend, um eine Arbeit 

zu erledigen, der Situation angemessen, im Einklang mit dem 

Dhamma und von dukkha wegführend. 



30     Unter dem Bodhibaum 

Weisheit vorhanden, um die Überzeugungen und Ansichten 

in die richtige Richtung zu steuern? Manchmal hören wir, 

dass alles, was wir tun müssen, zu glauben ist und dass es 

nicht notwendig ist, uns anzustrengen. Einige sagen sogar, 

dies sei der Weg, um das Leiden zu beseitigen. Ob das funk-

tioniert oder nicht, ich weiß es nicht, ich bin nicht so vorge-

gangen. 

Religionen, die fast ausschließlich auf Motivation, geistige 

Anstrengung, meditative Kraft und Energie als zentrales Mit-

tel setzen, um das Leiden loszuwerden, sollten Glaube und 

Weisheit nicht unter den Tisch fallen lassen. Dieser Ansatz 

wird auch im Buddhismus gelegentlich betont.  

Es ist nur natürlich, dass wir von der Art Religion angezo-

gen werden, die mit ihrem jeweiligen Schwerpunkt unseren 

Bedürfnissen und unserer Situation am angemessensten er-

scheint. 

Man wird ausreichend saddhā in den Situationen und bei 

den Ereignissen benötigen, die Glauben erfordern. Man wird 

angemessen viel viriya brauchen in Umständen, die Energie 

benötigen. Und natürlich wird man ausreichend paññā in den 

Situationen benötigen, in denen Weisheit das Wichtigste ist. 

Ihr müsst euch selbst gut genug kennen, um unterscheiden zu 

können, welche Situationen Glauben, welche Energie, und 

welche Weisheit verlangen. Dann habt ihr die Werkzeuge, 

um frei von Leid zu werden, und diese werden euch erlauben, 

von allen Religionen zu profitieren und sie schließlich alle zu 

transzendieren. 

In Indien, dem Ursprung vieler Religionen, einschließlich 

des Buddhismus, werden unterschiedliche Formen der Reli-

gion seit Urzeiten praktiziert. Dort hat man schon immer ver-

standen, dass diese drei Qualitäten benötigt werden. Alle von 

ihnen sind nützlich, wir müssen keine von ihnen ablehnen. 

Fangt gar nicht erst an, sie als richtig oder falsch, gut oder 

schlecht zu beurteilen. Sie alle haben ihren Platz und ihren 

Wert. 



Buddhismus ist natürliche Wahrheit     31 

Wenn wir erkennen, dass der Hintergrund und die Ent-

wicklung bestimmter Kulturen und Individuen verschiedene 

Qualitäten zu unterschiedlichen Zeiten benötigen, dann haben 

wir keinen Grund, den Menschen zu missgönnen, was sie 

brauchen. Wir brauchen nicht zu sagen, dass unser Weg rich-

tig ist, und dass andere Wege falsch sind, oder dass dieser 

Weg gut und jener schlecht sei. Solche Urteile sind unnötig. 

Wir können alle drei Ansätze und alle drei Arten von Religi-

on akzeptieren: Glaubens-dominant, Anstrengungs-dominant 

und Weisheits-dominant.  

Das Wichtigste ist, sich daran zu erinnern, dass jeder Ein-

zelne alle drei Qualitäten einsetzen muss. Glaube, Energie 

und Weisheit spielen im Leben jedes Einzelnen wichtige Rol-

len. Es gibt keinen Grund, diese oder jene Religion, die in 

erster Linie auf der einen oder anderen Qualität basiert, zu 

verunglimpfen. Wir können geschickt mit ihnen umgehen, je 

nach den verschiedenen Problemen und Herausforderungen, 

die uns im Leben begegnen. Also lasst uns einfach akzeptie-

ren, dass je nach dem Hintergrund der jeweiligen Person und 

den Umständen, in denen wir uns befinden, es manchmal der 

Glaube ist, der am meisten gebraucht wird, manchmal die 

Energie, und manchmal die Weisheit. Wenn wir die Unter-

schiede zwischen den Religionen auf diese Weise verstehen, 

verlieren wir jede Neigung, uns auf Streitereien darüber ein-

zulassen, welcher Ansatz am besten oder am richtigsten ist. 

 



 



Unabhängig Ursachen und Bedingungen untersuchen     33 

 

Unabhängig Ursachen und Bedingungen 

untersuchen 

„Drei Glaubensstandpunkte gibt es, Freunde. Werden sie 

von Verständigen geprüft, untersucht und gründlich vor-

genommen, dann ergibt sich, dass sie, selbst wenn man 

ihnen bloß der Tradition wegen folgt, in Untätigkeit hin-

sichtlich des Heilsamen enden. Welches sind diese drei 

Glaubensstandpunkte?  

 

1. Es gibt einige Asketen und Priester, die da behaupten 

und der Ansicht sind, dass, was auch immer der 

Mensch empfindet, sei es Wohl oder Wehe oder weder 

Wohl noch Wehe, dass dies alles bedingt sei durch 

frühere Tat.  

2. Es gibt einige Asketen und Priester, die da behaupten 

und der Ansicht sind, dass, was auch immer der 

Mensch empfindet, sei es Wohl oder Wehe oder weder 

Wohl noch Wehe, dass dies alles bedingt sei durch 

Gottes schöpferische Kraft.  

3. Und es gibt einige Asketen und Priester, die behaupten 

und der Ansicht sind, dass, was auch immer der 

Mensch empfindet, sei es Wohl oder Wehe oder weder 

Wohl noch Wehe, dass dies alles ohne Ursache und 

Grund geschieht.  

 

Jene Asketen und Priester nun, die da behaupten und der 

Ansicht sind, dass alles bedingt sei durch frühere Tat, die-

se habe ich aufgesucht und also gefragt:  



34     Unter dem Bodhibaum 

„Ist es wahr, Verehrte, dass ihr, wie es heißt, behauptet 

und der Ansicht seid: was auch immer der Mensch emp-

findet, sei es Wohl oder Wehe oder weder Wohl noch 

Wehe, dass dies alles bedingt ist durch frühere Tat ... 

durch Gottes schöpferische Kraft ... ohne Ursache und 

Grund?  

Derart von mir befragt, stimmten jene mit „Ja“ zu. Ich 

aber sprach zu ihnen: „Demnach also, Verehrte, würden 

die Menschen infolge früherer Tat zu Mördern, Dieben, 

Unkeuschen, Lügnern, Zuträgern, Schimpfbolden, 

Schwätzern, Habgierigen, Gehässigen und Irrgläubigen?“ 

Wahrlich, Freunde, denjenigen, die sich auf frühere Tat 

... auf Gottes schöpferische Kraft ... auf Ursachlosigkeit 

als das Entscheidende berufen, fehlt es an Willensantrieb 

und Tatkraft und [an einem Anlass] dieses zu tun oder je-

nes zu lassen. Wenn angemessene Handlungen nicht un-

ternommen werden und unangemessene Handlungen nicht 

gelassen werden, verdienen solche Menschen, denen es an 

Achtsamkeit und Selbstbeherrschung mangelt, die Be-

zeichnung als samaṇa (umherziehende Wahrheitssucher) 

nicht. Dies ist mein begründeter Vorwurf gegen jene As-

keten und Priester, die solches behaupten, solcher Ansicht 

sind.“ 22 

 

 

Nachdem wir das Thema „Religion“ im Allgemeinen be-

trachtet haben, wenden wir uns nun gezielt dem Buddhismus 

zu, der die Weisheit als vorherrschenden Faktor in der spiri-

tuellen Praxis betont. Der Name - Buddha-sāsanā oder Bud-

dhismus - kündet bereits deutlich davon, worum es geht. 

„Buddha“ bedeutet, zu wissen, zu erwachen und zur Fülle des 

menschlichen Potenzials zu erblühen.  

 

22 AN III, 62 Titthāyatanādi Sutta 



Unabhängig Ursachen und Bedingungen untersuchen     35 

Der Buddha ist die weise Person, die Weisheit bei der Lö-

sung von Problemen anwendet. Dhamma ist das Weisheits-

system, das der Buddha für die Lösung dieser Probleme dar-

legte. Sangha sind diejenigen, die entsprechend diesem Sys-

tem üben, um ihre Probleme zu lösen, beziehungsweise das 

Leiden zu beenden. So gibt es im Buddhismus das weise We-

sen, das System der Weisheit selbst, und die Ausübung dieses 

Weisheitssystems. Auf diese Weise sind Buddha, Dhamma 

und Sangha - die drei Juwelen des Buddhismus - alle eng mit 

Weisheit (paññā) verbunden. 

 

 

Der Weg der weisen Selbstverantwortlichkeit 
 

Beim Glauben muss es immer ein Objekt geben, an das man 

glaubt, sei es eine Person oder eine Sache. Wenn man Glau-

ben besitzt, ist es der Glaube an etwas oder jemanden. So 

impliziert Glaube also die Abhängigkeit von etwas außerhalb 

von uns selbst. Wenn es jedoch um Energie und Anstrengung 

geht, tun wir selbst das für uns Notwendige. Dabei können 

wir uns nicht auf jemand anderen verlassen; Energie aufzu-

bringen liegt im Bereich der eigenen Verantwortung. Dies 

gilt umso mehr für die Weisheit, die vollständig eine Sache 

der Selbstverantwortlichkeit ist, denn Selbsterkenntnis und 

Einsicht müssen notwendigerweise direkt und gründlich sein. 

Niemand kann unsere eigene Realität für uns erkennen. Wir 

können uns dabei letztlich nicht auf irgendjemanden oder 

irgendetwas außerhalb von uns verlassen, auch wenn dieser 

Jemand oder dieses Etwas für uns eine große Hilfe auf dem 

Weg sein mögen. So kann man sich, soweit es Energie und 

Weisheit betrifft, nur auf sich selbst verlassen, während der 

Glauben sich auf andere stützen mag. Deshalb lehrt der Bud-

dhismus eine Eigenständigkeit, die über den Glauben an Din-

ge außerhalb unserer selbst hinausgeht. 



36     Unter dem Bodhibaum 

Auf den Dhamma zu vertrauen ist gleichbedeutend mit 

Selbstverantwortlichkeit. Selbstverantwortlichkeit bedeutet, 

sich auf den Dhamma zu stützen, der aufgrund der eigenen 

Anstrengung entsteht. Selbstverantwortung heißt, sich auf die 

eigene, dem Dhamma entsprechende Handlung zu verlassen, 

die wir für uns selbst, in, mit und durch uns selbst ausführen. 

Wobei es sich nicht um eine Form von egoistischer Selbst-

verwirklichung handelt.  

Wenn es einen Gott gibt, der uns wirklich helfen oder ret-

ten kann, ist es der Gott der dhammischen Pflichterfüllung 

und der Selbstverantwortlichkeit. Mit anderen Worten, der 

wahre, korrekte Dhamma, mit Weisheit praktiziert, ist der 

„Gott“, der die Anhänger des Buddhismus rettet. Dabei han-

delt es sich um die Weisheit, die das natürliche Gesetz und 

die sich daraus ergebende Pflicht klar erkennt.  

Auf diesem Weg der Selbstverantwortung sind die grund-

legenden Fragen, die wir uns stellen müssen, folgende: Wo-

her kommt das Problem? Wodurch entstehen Freud und 

Leid?  

Im Buddhismus gehen wir nicht davon aus, dass Glück 

und Leid von einem anthropomorphen Gott kommen. Noch 

entstehen sie aus dem „alten kamma“ vergangener Leben, 

noch sind sie eine Angelegenheit des Schicksals. Vielmehr 

gehen wir davon aus, dass Glück und Leiden davon abhän-

gen, ob wir richtig oder falsch handeln, in Bezug auf das na-

türliche Gesetz der Konditionalität (idappaccayatā), den 

Strom und die Verflechtung von Ursachen und Bedingungen. 

Obwohl die Details von idappaccayatā in einem späteren 

Kapitel behandelt werden, sollte man hier schon wissen, dass 

die Weisheit, die idappaccayatā versteht, unerlässlich ist. 

Diese Weisheit ermöglicht es uns, die Pflicht des Augen-

blicks zu erkennen und richtig zu praktizieren; zu praktizie-

ren im Einklang mit idappaccayatā, so dass dukkha nicht 

entsteht und keine Probleme auftreten.  

Bitte erkennt die wahren Quellen von Glück und Leid. Die 

Realität ist sehr einfach. Glück und Leid sind die Ergebnisse 



Unabhängig Ursachen und Bedingungen untersuchen     37 

der richtigen und falschen Handlungen hinsichtlich idappac-

cayatā. Diese natürliche Tatsache kann nur durch Weisheit 

erkannt werden. 

Eine eingehende Untersuchung der oben genannten Fragen 

führt uns zu der Weisheit, die erkennt, wie es zu dukkha 

kommt und aus welcher Ursache es entsteht.  

Eine weitere wichtige Frage, die es zu betrachten gilt, ist 

die Frage, ob Leiden ständig oder intermittierend auftritt. Wir 

werden feststellen, dass Leiden immer nur dann aufsteigt, 

wenn es zu Fehlhandlungen kommt, Handlungen, die in Kon-

flikt mit dem Gesetz von idappaccayatā stehen. Dukkha tritt 

also nicht die ganze Zeit auf, es ist kein kontinuierliches Phä-

nomen, wie manche denken. Dadurch haben wir die Mög-

lichkeit, dukkha am Aufsteigen zu hindern. Mit der Weisheit, 

die das erkennt, werden wir in der Lage sein Leiden zu ver-

hindern und die damit verbundenen Probleme zu lösen. Da 

Leiden nur zeitweise auftritt, gibt es Zeiten, in denen unsere 

Pflicht darin besteht, uns gegen neu aufsteigendes Leiden zu 

schützen. Zu anderen Zeiten ist es unsere Pflicht, uns von 

dem bereits aufgestiegenen Leiden zu befreien. Beides erfor-

dert die Weisheit, die das Gesetz der Natur versteht. 

 

 

Untersuchung der Ursachen und Bedingungen 
 

Es ist wichtig zu verstehen, dass der Grundsatz der Konditio-

nalität im Buddhismus den zentralen Platz einnimmt. Alles, 

was geschieht, hat Ursachen und Bedingungen, verläuft ent-

sprechend von Ursachen und Bedingungen und führt zu Er-

gebnissen im Einklang mit diesen Ursachen und Bedingun-

gen.23 Der Buddhismus konzentriert sich auf diese Ursachen 

 

23 Hetu (Ursache) bezieht sich auf den primären Einfluss und pac-

caya (Bedingung) auf andere Einflüsse. Beide Begriffe werden 

häufig als hetupaccaya kombiniert, wie in diesem Absatz. Für sich 



38     Unter dem Bodhibaum 

und Bedingungen, vor allem darauf, ob wir richtig oder falsch 

handeln in Bezug auf das Gesetz von idappaccayatā. Wie 

gesagt sind wir nicht der Ansicht, ein persönlicher Gott oder 

Handlungen in vergangenen Leben seien ursächlich für die 

Probleme in unserem Leben verantwortlich.24 Vielmehr sind 

die Ursachen und Bedingungen in einem Mangel an Weisheit 

zu suchen und in der Torheit, die unser Handeln in Konflikt 

mit dem Gesetz von idappaccayatā geraten lässt. Das ist der 

Ursprung des Leidens. Durchschaut man das, ist genug 

Weisheit vorhanden, um korrekt, im Einklang mit dem Ge-

setz von idappaccayatā, zu handeln. Dann kann Leiden nicht 

auftreten. Die Weisheit, die wir hinsichtlich der Konditionali-

tät gewinnen, ermöglicht es uns, mit dem dukkha in unserem 

Leben fertig zu werden.  

Das Prinzip von idappaccayatā erfordert eine sorgfältige 

Untersuchung, damit wir es richtig verstehen. Alles geschieht 

aufgrund seiner jeweiligen Ursachen und Bedingungen, folg-

lich müssen wir uns mit diesen Ursachen und Bedingungen 

befassen und nicht mit den Auswirkungen und Ergebnissen. 

Im Thailändischen gibt es ein Sprichwort, das diesen Punkt 

illustriert. Obwohl es ziemlich unfein ist, kann es euch hel-

fen, diesen wichtigen Punkt zu verstehen. Das Sprichwort 

lautet: „Kratz nicht mit einem kurzen Stock in der Scheiße.“  

Wenn man Tierdung irgendwo beseitigen oder Toiletten des 

alten Stils sauber machen will, wird man sich wahrscheinlich 

ziemlich einsauen, wenn man ein kurzes Stöckchen verwen-

 

genommen hat paccaya oft eine breite, allgemeine Bedeutung, die 

hetu und andere Formen von Verknüpfungen umfasst. Deshalb 

verwenden wir lieber die Worte „Konditionalität“ oder Bedingtheit, 

für idappaccayatā , die umfassender sind als „Kausalität“ oder 

„Ursache und Wirkung“, vor allem wenn darunter die begrenzte 

und lineare Kausalität verstanden wird, wie das häufig im Westen 

geschieht. 
24 A III, 61. 



Unabhängig Ursachen und Bedingungen untersuchen     39 

det. Deshalb nimmt man besser einen langen Stock. Das heißt 

im übertragenen Sinn, wenn es ein Problem gibt, stochert 

man nicht einfach mit einem Stöckchen darin herum und 

schiebt das, was bereits geschehen ist, von hier nach da. Man 

tritt zurück, „benutzt einen langen Stock“, findet die Ursa-

chen und Bedingungen dieses Problems heraus und behebt 

sie. So ist es viel wahrscheinlicher, erfolgreich zu sein. 

Der normale Thai versteht „Kratz nicht mit einem kurzen 

Stock in der Scheiße“ als Bezeichnung für etwas, das nicht 

geeignet ist, um eine Aufgabe richtig zu erfüllen. Wenn wir 

nur an den Ergebnissen herumpfuschen, werden wir nie etwas 

erreichen. Wir stecken im Krisenmanagement-Modus fest. Es 

geht darum herauszufinden, was die Ursachen und Bedin-

gungen des Problems sind. Wenn ein Feuer brennt, kann man 

es nicht löschen, ohne herauszufinden, was es bedingt. 

Kämpft nicht einfach ungestüm gegen das Feuer, findet her-

aus, was es verursacht und geht dagegen an. Die buddhisti-

sche Weise, ein Feuer zu löschen, besteht darin, den Brenn-

stoff zu entfernen.25  

Das ist ein weiteres wesentliches Prinzip des Buddhismus: 

Finde heraus, was die Ursachen und Bedingungen eines Prob-

lems sind, entferne sie, und du wirst die Ergebnisse, die du zu 

erreichen suchst, erhalten.  

Ich habe noch ein Beispiel gehört, das den gleichen Punkt 

illustrieren soll, wenngleich ich nicht weiß, ob es wahr ist 

oder nicht. Es wird gesagt, dass, wenn man einen langen 

Stock nimmt, um einen Welpen anzustupsen, um ihn zu är-

gern oder zu schikanieren, der Welpe in das Ende des Stockes 

beißen wird. Wenn man aber den gleichen Stock nimmt, um 

einen Löwen zu ärgern, wird der Löwe nicht in den Stock 

beißen, sondern in den, der den Stock hält. Der Löwe besitzt 

 

25 S 44, 9,  M 38 u.v.m. - siehe auch Bhikkhu Thanissaro: „Der 

Geist wie ungebundenes Feuer“ BGM 2013.  



40     Unter dem Bodhibaum 

die Intelligenz, die dem Welpen fehlt. Der Löwe versteht die 

Ursache seines Problems, während der Welpe nur reagiert. 

Was werden wir in unserem Leben sein? Werden wir 

Welpen oder Löwen sein? Wenn Probleme auftreten, werden 

wir ungestüm reagieren oder werden wir uns der Quelle des 

Problems zuwenden? Der eine Ansatz ist ziemlich dumm, der 

andere ist der Ansatz der Weisheit. Der Ansatz des Löwen ist 

der des Buddha - des Erwachten, des Weisen, des Wissenden. 

Also folgen wir dem gleichen Prinzip, gehen zu den Ursa-

chen der Probleme und beseitigen sie. Diese Methode lernen 

wir, wenn wir den Übungsweg des Buddha aufgreifen.  

 

 

Die natürliche Evolution der Wahrheit und die dar-

aus erwachsende Pflicht 
 

Der Buddhismus hat einen evolutionären Ansatz. Der Bud-

dhismus sagt, dass sich die Welt und alles in ihr aufgrund 

verschiedener Ursachen und Bedingungen entwickelt. Das 

Verständnis, wie diese natürliche Evolution durch unser Le-

ben fließt, ist das Herzstück des Buddhismus. Im Gegensatz 

dazu glauben die Schöpfungsreligionen, dass die Welt von 

einem Schöpfergott geschaffen wurde. Heutzutage haben wir 

die Freiheit zu wählen, welcher Ansatz uns befriedigender 

erscheint, womit wir glauben, das Leiden am besten ausmer-

zen zu können. Das buddhistische evolutionäre Verständnis 

folgt dem Gesetz der Natur und nutzt es, um zu untersuchen, 

wie dukkha entsteht. Wenn wir das Gesetz der Natur studie-

ren und lernen, wie Kummer und Leid auftreten, dann können 

wir lernen, wie wir ohne sie leben können. Der Buddhismus 

sieht dies als eine natürliche Evolution an, die uns jenseits 

des Leidens führt. Statt uns mit einer Schöpfungsgeschichte 

zu befassen, konzentrieren wir uns auf die Kernfrage nach 

der Realität, in der sich kein Leiden mehr findet. 



Unabhängig Ursachen und Bedingungen untersuchen     41 

Wenn wir mittels unseres logischen Denkvermögens die 

Prinzipien der Evolution zufriedenstellend erkannt haben, gilt 

es, vier grundlegende Kategorien der Natur zu studieren und 

zu untersuchen, um zu verstehen, was es mit dem, was wir 

„Natur“ nennen, auf sich hat.  

Die erste Kategorie, die untersucht werden muss, ist die 

Natur selbst, die zweite ist das Gesetz der Natur (idappacca-

yatā), die dritte ist die Pflicht, die sich aus dem Gesetz der 

Natur ergibt, und die vierte ist das Ergebnis einer entspre-

chenden Lebensweise, die Früchte, die aus dem Befolgen der 

natürlichen Pflicht dem Gesetz der Natur entsprechend er-

wachsen. So studieren, untersuchen und praktizieren wir mit 

der Natur, mit dem Gesetz der Natur, mit der natürlichen 

Pflicht, und mit den natürlichen Ergebnissen, die von der 

korrekten Pflichterfüllung herrühren. Wenn wir alle vier As-

pekte der Natur ergründen, werden wir die Natur vollständig 

verstehen. 

Dem Wort „Dhamma“ (Dharma in Sanskrit), wie es im 

Buddhismus gebraucht wird, können alle vier für uns relevan-

ten Aspekte der Natur zugeordnet werden: Die Natur selbst, 

das Naturgesetz, die natürliche Pflicht und natürlichen Früch-

te. Von diesen vier Bedeutungen des Wortes Dhamma ist 

„Pflicht“ vielleicht die älteste. Diese Bedeutung von Dham-

ma ist sehr wichtig und sollte nicht so leichtfertig abgetan 

werden, wie es oft heutzutage geschieht. Es handelt sich hier-

bei einfach um die Pflicht, die sich aus dem Gesetz der Natur 

ergibt und die im Einklang mit dem Gesetz der Natur erfüllt 

werden muss. Dies ist die Kernbedeutung des Wortes 

Dhamma und zugleich die Essenz des Buddhismus. 

Im Gegensatz zum vor-buddhistischen Verständnis verste-

hen wir diese Pflicht als bezogen auf die Gesetzmäßigkeiten 

der Natur und nicht als von Gott gegeben oder von Menschen 

gemacht. Wir erfüllen diese Pflicht aufgrund der Autorität der 

Weisheit und nicht aufgrund des Zwangs externer Autoritä-

ten. Wenn ihr den Begriff „Pflicht gegenüber dem Gesetz der 

Natur“ richtig versteht, werdet ihr in der Lage sein, eure 



42     Unter dem Bodhibaum 

Pflichten weise zu erfüllen. Die erhabene Lebensweise, 

brahmacariya, ist nichts anderes als die Pflichterfüllung im 

Einklang mit den Gesetzmäßigkeiten der Natur. Wenn ihr 

dementsprechend praktiziert, bis ihr alles Leiden und allen 

Kummer zu beenden vermögt, dann ist das die höchste 

Pflichterfüllung, wie sie im Buddhismus verstanden wird. 

Diese Praxis ist die Essenz des Buddhismus. 

 

 

Die natürliche wissenschaftliche Methode Buddhas 
 

Insofern der Buddhismus alles als bedingt entstanden und als 

sich aufgrund von Ursachen und Bedingungen weiterentwi-

ckelnd ansieht, verwendet er das gleiche Grundprinzip wie 

die Wissenschaft. Bei einer wirklich wissenschaftlichen Vor-

gehensweise sucht man nach den Ursachen und Bedingun-

gen, um Probleme auf der Ebene der ihnen zugrundeliegen-

den Ursachen zu lösen oder sie mittels dieser in den Griff zu 

bekommen. Wenn wir allerdings einen philosophischen An-

satz verwenden, und allein auf Logik und induktives Denken 

setzen, dann basteln wir uns nur eine Hypothese, interpretie-

ren die Daten, so dass sie passen und behaupten dann, die 

Hypothese sei richtig. Im Buddhismus verwenden wir statt 

einer hypothetischen Betrachtung lieber die direkte und 

pragmatische wissenschaftliche Methode und suchen nach 

den Ursachen und Bedingungen eines Problems. Sobald wir 

die relevanten herausgefunden haben, können wir mit ihnen 

angemessen umgehen und das Problem lösen bzw. die Er-

gebnisse erhalten, die wir erwarten. Auf diese Weise ist der 

Buddhismus eher eine pragmatische Wissenschaft als eine 

Philosophie, eher eine Methode als eine Theorie oder Theo-

logie. 

Nun wollen wir uns der Abfolge oder dem Prozess der 

Übung zuwenden. Erstens, wir müssen erlernen, was wir 

üben müssen. Zweitens müssen wir anwenden, was wir ge-



Unabhängig Ursachen und Bedingungen untersuchen     43 

lernt haben, wir müssen es in der Praxis testen. Drittens er-

halten wir Ergebnisse entsprechend unseren Handlungen und 

werten diese aus, um zu beurteilen, wie korrekt unsere Praxis 

gewesen ist. Es gibt also drei ineinandergreifende Schritte: 

Lernen, das Gelernte anwenden und die Ergebnisse evaluie-

ren. Alle drei Stufen stehen auf dem Fundament der natürli-

chen Verkettung von Ursache und Wirkung.  

Aus welchem Grund sollte man das lernen? Welche Kon-

ditionalität ist notwendig, um diese oder jene Wahrheit zu 

erkennen? Aus welchem Grund übt man auf eine bestimmte 

Weise? Wonach suchen wir und welchen Effekt erwarten 

wir? Was ist die Grundannahme hinter unserer Praxis und 

welchen Bedingungen folgt sie? Welche Ergebnisse treten 

tatsächlich auf? Aus welchen Gründen?  

Nichts davon geschieht ohne Ursachen und Bedingungen. 

Jede Wirkung hat ihre Ursachen und Bedingungen. Ver-

ständnis und Nachdenken über die Praxis in Bezug auf die 

natürliche Konditionalität ist von grundlegender Bedeutung 

für den Buddhismus. Dieser Prozess erfordert Weisheit. Wir 

müssen lernen, müssen diese Dinge ausprobieren, und wir 

müssen genau beobachten, welche Resultate sich ergeben. 

Dieses Prinzip ist das Herz der buddhistischen Praxis. 

 

 

Spirituelle Freiheit und intelligente Unabhängigkeit 
 

Das nächste grundlegende Prinzip ist das der Freiheit oder 

Unabhängigkeit. Lasst uns von Anfang an klarstellen, dass 

der Buddhismus eine Religion der Freiheit ist. Es gibt keinen 

Druck, Zwang oder Verpflichtung, etwas zu glauben oder 

etwas zu tun. Als eine Religion der Intelligenz und der Weis-

heit ist der Buddhismus kein dogmatisches System und ak-

zeptiert keine Dogmen, ohne sie zu hinterfragen. Autoritative 

Dogmen sind mit dem Geist des Buddhismus nicht in Ein-

klang zu bringen. Hier gibt es die Freiheit zu denken, zu un-



44     Unter dem Bodhibaum 

tersuchen, zu erforschen und für sich selbst Erfahrungen zu 

sammeln. Wird man gedrängt, etwas zu glauben oder gibt es 

irgendwelche Dogmen, dann ist das nicht Buddhismus. Der 

Buddha selbst hat dies klar in einer Lehrrede, die als Kālāma 

Sutta bekannt ist, zum Ausdruck gebracht.26 In dieser Lehrre-

de weist der Buddha auf die Bedeutung der Unabhängigkeit 

in Gedanken, Studium, Verständnis, Praxis und des aus der 

Praxis entstehenden Nutzens hin. All das muss in völliger 

Freiheit geschehen, sonst handelt es sich nicht um Buddhis-

mus. 

Im Buddhismus seid ihr nicht verpflichtet, etwas zu glau-

ben, auch wenn unser Prophet oder unser Gründer es sagte.27 

Dies ist die Art von Freiheit, die der Buddhismus vertritt. Ihr 

müsst nicht blind an seine Lehren glauben. Vielmehr solltet 

ihr aufmerksam zuhören und über diese Lehren nachdenken, 

bevor ihr sie glaubt.  

Machen sie Sinn? Welche Ergebnisse bringen sie? Werden 

sie dem Leiden ein Ende setzen? Wenn ihr selbst erkennen 

könnt, dass diese Lehren zum Ende des Leidens führen, pro-

biert sie aus. Testet sie und seht, zu welchen Ergebnissen sie 

tatsächlich führen. Wenn die Anwendung dieser Lehren wirk-

lich dukkha löschen kann, dann könnt ihr an sie glauben. Dies 

ist die Essenz des Kālāma Sutta und ein klares Beispiel dafür, 

dass der Buddhismus eine Religion der Freiheit ist. Welche 

andere Religion hat den Mut zu sagen, wir brauchen das, was 

 

26 Diese Sutta in AN III, 66 wurde nach den Kālāma benannt, die in 

einem Distrikt namens Kesaputta lebten. Sie ist auch unter dem 

weniger geläufigen Namen Kesaputti Sutta bekannt. Für eine ein-

gehende Besprechung siehe „Hilf! Kālāma Sutta Hilf!“ auf 

http://www.dhamma-dana.de/buecher.htm#buddhadasa. 
27 Sāsadā (von sattha) bezieht sich auf den Lehrgründer einer Reli-

gion (sāsanā) und kann im entsprechenden Kontext auch als „Pro-

phet“ übersetzt werden. 

http://www.dhamma-dana.de/buecher.htm#buddhadasa


Unabhängig Ursachen und Bedingungen untersuchen     45 

unser eigener Gründer und Lehrer gesagt hat, nicht zu glau-

ben? 

Im Kālāma Sutta empfahl der Buddha, etwas nicht bloß 

deswegen zu akzeptieren, weil es sich um eine über Genera-

tionen weitergegebene Tradition handelt, noch weil jeder 

darüber spricht, noch weil es in heiligen Schriften geschrie-

ben steht. Glaubt nicht einfach etwas nur, weil es logisch ist, 

noch weil man durch die Methoden der philosophischen oder 

metaphysischen Spekulationen zu einem bestimmten Schluss 

kommt, noch weil es dem „gesunden Menschenverstand“ 

entspricht.28 Glaubt nicht nur, weil etwas mit eigenen Mei-

nungen übereinstimmt oder weil der Sprecher beeindrucken-

de Referenzen, eine angenehme Stimme oder ein freundliches 

Auftreten hat; noch nicht einmal, nur weil der Sprecher dein 

Lehrer, dein Guru oder der Gründer deiner Religion ist. Der 

Buddha lehrte, dass nichts davon ein ausreichender Grund ist, 

um etwas zu glauben. Stattdessen ist etwas glaubwürdig, 

wenn es gründlich untersucht und durch direkte Erfahrung 

bestätigt wurde. Das ist die Art der Unabhängigkeit, die der 

Buddha im Kālāma Sutta als Grundprinzip der buddhisti-

schen Praxis empfahl.29 

 

28 Im Englischen „common sense“, und jemand bemerkte einmal, 

dass dieser meist eher „common“ (gewöhnlich, gemein) als „sen-

se“ (sinnvoll) sei. (Viriya) 
29 Die hier aufgeführten Kriterien können auch benutzt werden, um 

die Lehren abzulehnen. Heutzutage sollten wir uns aber auch dar-

über Gedanken machen, ob die Ablehnung von Lehren allein auf 

der Basis der direkten persönlichen Erfahrung nicht auch eine 

Form des blinden Glaubens ist.  

„Hier in den USA und vor allem bei der Baby-Boomer-

Generation, die den amerikanischen Buddhismus dominiert, gibt es 

die Tendenz, Erleben zu romantisieren wie etwa die Hippies in den 

60er Jahren oder die früheren deutschen Romantiker. (Siehe auch 

Buddhistische Romantik, BGM 2022) 



46     Unter dem Bodhibaum 

Wir sollten diesen Standard auch bei Kindern anwenden. 

Statt ihnen mit der Rute zu drohen, wenn sie nicht das tun, 

was wir sagen, sollten wir ihnen helfen, natürliche Schluss-

folgerungen zu ziehen: „Wenn du dich so verhältst, welche 

Folgen wird das haben? Wenn du das tust, was wird passie-

ren? Betrachte genau die Ergebnisse deiner Handlungen und 

dann entscheide, was am besten ist.“ Bei Kindern sollte man 

weder Zwang noch Belohnung oder Bestechung benutzen. 

Solche Mittel sind falsch. Wir müssen Kinder weder zwingen 

noch austricksen, damit sie glauben, was wir wollen. Statt-

dessen können wir ihnen beibringen, für sich selbst zu den-

ken: Welcher Weg ist richtig? Welcher Weg ergibt den rich-

tigen Nutzen? Kinder sind durchaus in der Lage, selbst zu 

entscheiden, was richtig ist. Das Kālāma Sutta gilt auch für 

sie. 

Leider wird dem eben Gesagten von religiösen Konserva-

tiven in Thailand (wie auch an den meisten anderen Orten) 

widersprochen. Diese Autoritäten behaupten, das Kālāma 

Sutta sei nicht auf die heutigen Menschen, seien es Kinder 

oder Erwachsene, anwendbar. Sie behaupten, die Menschen 

 

Natürlich ist die persönliche Erfahrung wichtig und hier testen 

wir den Wahrheitsgehalt der Lehren des Buddhismus. Aber worauf 

beruhen diese Erfahrungen? Reicht ein bisschen hier und da her-

umprobieren, um die Art persönlicher Erfahrung zu erzeugen, die 

erforderlich ist um die Dhamma-Lehren zu testen? Ja, man erlebt, 

dann legen sich unsere Erinnerungen und Wahrnehmungen darüber 

und schließlich bilden wir uns aufgrund verschiedenster Einflüsse 

eine Meinung dazu und fassen diese in eine bestimmte Ausdrucks-

weise. Zu diesem Zeitpunkt mag man von der direkten Erfahrung 

von dukkha und seinem Erlöschen schon sehr weit entfernt sein.  

Deshalb vertrete ich den Standpunkt, dass eine gute Praxis im in-

tensiven Dialog zwischen dem Buddha-Dhamma der Sutten und 

unseren Lebensexperimenten und ihren Ergebnissen besteht. Etwas 

Demut ist ebenfalls hilfreich.“ (Santikaro in einer Bud-

dhadāsagroup Diskussion) 



Unabhängig Ursachen und Bedingungen untersuchen     47 

seien nicht gebildet genug oder zu dumm, und dass es not-

wendig sei sie zu täuschen, zu überzeugen oder zu bestechen, 

um sie zum Glauben zu bewegen. Die Angst, dass die Men-

schen nicht weise genug sind, um richtig zu wählen, hat 

nichts mit dem buddhistischen Weg zu tun. Vielmehr sollten 

wir alles tun, was wir können, um die Menschen in die Lage 

zu versetzen, klug und unabhängig eine Wahl zu treffen. 

Lasst uns jedem, der bereit ist, in seiner eigenen Praxis zuzu-

hören, nachzudenken und zu untersuchen, ein Höchstmaß an 

geistiger Freiheit zugestehen. Der Buddhismus ist eine Reli-

gion, die diese Freiheit im Denken, in der Praxis und beim 

Erlangen von Weisheit anbietet. Dies bedeutet aber nicht eine 

Art egoistischer Unabhängigkeit, die jemand blind das tun 

lässt, was immer er will. Vielmehr geht es darum, etwas sorg-

fältig zu untersuchen und um die Freiheit, Dinge gründlich zu 

durchdenken, sie auszuprobieren und dann auf der Grundlage 

dieser persönlichen Erfahrung etwas zu glauben. Das ist die 

Freiheit, die der Buddhismus für grundlegend hält, und die 

durchgängig in unserem Studium, unserer Praxis und unserer 

Verwirklichung notwendig ist. 

 

 



 



Training im direkten Erleben von Freiheit     49 

Training im direkten Erleben von Freiheit 

„Bhikkhus, abhängig von Auge und Formen entsteht Seh-

bewusstsein; das Zusammentreffen der drei ist Kontakt; 

durch den Kontakt bedingt entsteht das als angenehm, 

schmerzhaft oder weder-schmerzhaft-noch-angenehm Ge-

fühlte.  

Wenn jemand ein angenehmes Gefühl erfährt, ergötzt 

er sich daran, heißt es willkommen und bleibt daran hän-

gen. Die Neigung zur Begierde nimmt bei ihm auf natürli-

che Weise zu. Wenn jemand ein schmerzhaftes Gefühl er-

fährt, wird er bekümmert, trauert, klagt und ist darauf be-

zogen verwirrt. Die Neigung zur Abneigung nimmt bei 

ihm auf natürliche Weise zu. Wenn jemand ein weder-

schmerzhaftes-noch-angenehmes Gefühl erfährt, versteht 

er den Ursprung, das Verschwinden, die Befriedigung, die 

Gefahr und das Entkommen in Bezug auf jenes Gefühl 

nicht der Wirklichkeit entsprechend. Die Neigung zur 

Unwissenheit nimmt bei ihm auf natürliche Weise zu. 

Freunde, so eine Person kann die Neigung zur Begier-

de, die als Reaktion auf angenehmes Gefühl in ihm auf-

steigt, nicht überwinden, kann die Neigung zur Abnei-

gung, die als Reaktion auf schmerzhaftes Gefühl in ihm 

aufsteigt, nicht vernichten, kann die Neigung zur Unwis-

senheit, die als Reaktion auf weder-schmerzhaftes-noch-

angenehmes Gefühl in ihm aufsteigt, nicht ausrotten. 

Nicht im Stande Unwissenheit zu überwinden kann er 

wahres Wissen nicht entstehen lassen. Dass er dem Leiden 



50     Unter dem Bodhibaum 

hier und jetzt ein Ende machen könnte, dies ist unmög-

lich.“ 30 

(Der gleiche Wortlaut wird im Folgenden auf die ande-

ren Sinnesgrundlagen, auf das jeweilige Sinnesbewusst-

sein, die Sinneskontakte und die Gefühle, die abhängig 

von ihnen entstehen, angewandt.) 

 

 

Natürlich haben sich während der mehr als 2500 Jahre, seit 

der Buddha lehrte, Veränderungen ergeben. In der auf dieser 

Lehre basierenden Religion gab es ungenaue Überlieferungen 

aufgrund fehlerhaften Auswendiglernens ebenso wie fehlge-

leitete Korrekturen und Ergänzungen. Dies macht Freiheit bei 

der Prüfung und Interpretation des Buddhismus, einschließ-

lich des Tipiṭaka31 notwendig, ganz zu schweigen von den 

späteren Kommentaren, Meinungen und Interpretationen, die 

sich seit der Zeit des Buddha angesammelt haben. Wir müs-

sen die Pāli-Texte, die Kommentare und die traditionellen 

Interpretationen des Buddhismus nicht akzeptieren, bis wir 

sie gründlich untersucht und in unserer eigenen praktischen 

Erfahrung überprüft haben. Aufgrund dessen gibt es weder 

einen Grund sich zu sorgen, dass etwas verloren gegangen sei 

oder über die vergangenen Jahrhunderte missverstanden wor-

den wäre, noch müssen wir uns von der Diversität und den 

augenscheinlichen Unterschieden der verschiedenen Schulen 

und Traditionen des Buddhismus verunsichern lassen - vo-

rausgesetzt, wir halten uns an das Grundprinzip der geschickt 

angewendeten Unabhängigkeit beim Studium des Buddhis-

mus. 

 

 

 

30 MN 148 Chachakka Sutta  
31 Die „Drei Körbe“, der Hauptteil der buddhistischen Schriften. 



Training im direkten Erleben von Freiheit     51 

Spirituell-empirische Wissenschaft 
 

Wie wir von Anfang an gesagt haben, wollen wir den Bud-

dhismus wissenschaftlich studieren, denn wir betrachten ihn 

als eine spirituelle Wissenschaft. Wenn wir von spiritueller 

Wissenschaft sprechen, meinen wir damit, dass wir vorrangig 

unsere eigene spirituelle Erfahrung studieren und daraus ler-

nen müssen, statt durch das Studium von Schriften und Tex-

ten. Wir beobachten und untersuchen dukkha, wie es tatsäch-

lich in Herz und Geist (citta)32 aufsteigt. Wir suchen nach den 

Ursachen und Bedingungen von dukkha und lernen sie zu 

entfernen, um frei zu sein von allem Leid, Elend und Ver-

zweiflung. Auf diese Weise gibt es eine direkte spirituelle 

Erfahrung von diesen Dingen und nicht bloße Hypothesen 

und Theorien. Wenn wir uns dem Buddhismus als spiritueller 

Wissenschaft nähern, werden wir keine Probleme haben in 

Bezug auf die Genauigkeit der Schriften, noch werden wir 

uns Sorgen über Fehler und Ungenauigkeiten machen, die 

sich im Laufe der Jahrhunderte eingeschlichen haben könn-

ten, oder welche Zweifel auch immer entstehen mögen. Sie 

werden uns nicht beunruhigen, weil wir in der Lage sein wer-

den, den Buddha-Dhamma empirisch für uns selbst zu verifi-

zieren, in unserer eigenen inneren spirituellen Erfahrung. 

Auch Überlegungen über die Rolle der verschiedenen öko-

logischen und kulturellen Faktoren müssen wir nicht anstel-

len. Wenn wir den Buddhismus als spirituelle Wissenschaft 

ansehen, brauchen wir nicht übermäßig an solchen Dingen 

interessiert sein, zumindest nicht in dem Maße, dass sie zu 

 

32 Citta umfasst in der Thai-Tradition Verstand, Herz, Bewusstsein, 

und Gewahrsein. In unserem modernen Sprachgebrauch neigen wir 

dazu, uns von den Assoziationen von „Herz“ und „Geist“ verwirren 

zu lassen. 



52     Unter dem Bodhibaum 

Ablenkungen werden.33 Nicht wenige westliche Gelehrte des 

Buddhismus konzentrieren sich auf Indien, seine Geschichte, 

Geographie, Politik, Philosophie und dergleichen. Sie gehen 

zu weit mit unnötigen Dingen wie etwa vergleichender Psy-

chologie, bevor sie sich tatsächlich mit dem Studium des 

Buddhismus befassen. Verschwendet keine Zeit mit Dingen, 

die nicht essentiell sind, und wendet euch stattdessen direkt 

der spirituellen Erfahrung zu. Ich möchte sagen, dass sogar 

die Lebensgeschichte Buddhas unnötig ist. In der Zeit des 

Buddha studierte niemand die Details seines Lebens, so wie 

es heute getan wird. 

Was ist mit den populären Büchern über den Buddhismus 

in China, den Buddhismus in Tibet, den Buddhismus in Bur-

ma, den Buddhismus in Sri Lanka, den Buddhismus in Thai-

land und dergleichen? Keines davon ist wesentlich oder not-

wendig, weil sie sich nicht wirklich mit dem eigentlichen 

Buddhismus befassen. In solchen Büchern geht es um die 

äußeren kulturellen Merkmale, die äußere Kruste, die von 

den Kulturen der verschiedenen Länder, in denen der Bud-

dhismus blühte, hinzugefügt wurde. Ihr müsst diese Krusten 

und Rinden nicht studieren; lasst sie erst einmal beiseite. 

Konzentriert eure Studien einfach auf die grundlegenden Tat-

sachen des Leidens, wie ihr sie in eurem eigenen Herz erken-

nen könnt und sucht auch dort nach dem Weg aus dem Lei-

den heraus. Die direkte spirituelle Erfahrung von dukkha ist 

das einzige Thema, mit dem ihr euch wirklich befassen 

müsst. 

 

33 Ajahn Buddhādasa selbst war ein Experte in der lokalen Archäo-

logie und Geschichte der Ban Don Bay, dem Teil des südlichen 

Thailands, in dem er fast sein ganzes Leben verbrachte. Wenn man 

die Zeit für solche Studien hat und sie konstruktiv verwenden 

kann, müssen sie nicht zur Ablenkung werden. Seine Bedenken 

waren dahingehend, dass derartige Interessen so weit in den Fokus 

rücken, dass sie das Herz des Buddhismus verschleiern. 



Training im direkten Erleben von Freiheit     53 

 

 

Training durch innere Erfahrung 
 

Alles, was wir wissen müssen, können wir in uns selbst ler-

nen. Die Methode dafür heißt sikkhā, was bedeutet „sich 

selbst sehen“ (ikkhā, „schauen“ oder „sehen“; sa, „sich 

selbst“). Der tiefere Sinn dieses Pāli-Begriffs besteht darin, in 

sich selbst zu schauen, sich in sich selbst zu beobachten, bis 

man sich selbst sieht und sich selbst erkennt, so wie man tat-

sächlich ist. Bitte verwechselt das nicht mit dem modernen 

thailändischen Verständnis von sikkhā als Bildung oder Stu-

dium, wobei es sich um Bücher, Schulen und andere Äußer-

lichkeiten handelt. Eine korrekte buddhistische Ausbildung 

oder sikkhā bedeutet in sich selbst zu schauen, sich selbst zu 

sehen und zu erkennen. Wieder einmal ist die einzige Autori-

tät unsere eigene direkte spirituelle Erfahrung, aus der wir 

etwas über dukkha lernen. Auf diese Weise studieren wir 

wirklich Buddhismus. 

Wir untersuchen dukkha direkt, wie ein Chirurg, der eine 

Wunde untersucht. Der Chirurg öffnet die Wunde, um her-

auszufinden, was nicht stimmt, um dann die Krankheit ent-

sprechend ihrer Ursache richtig heilen zu können. Sobald er 

die Ursache gefunden hat, entfernt er sie und löst das Prob-

lem. Wir können dieses Vorgehen beispielhaft für unsere 

Annäherung an das Leben und den Buddhismus hernehmen. 

Wenn es ein Problem gibt, schneidet direkt bis in sein Zent-

rum hinein und sucht nach der Ursache. Wenn wir das Prob-

lem klar sehen, werden wir auch sein Gegenteil erkennen, 

den Zustand des Wohlbefindens, der frei von diesem Problem 

ist. Dann entfernt die Ursache und erlebt das daraus resultie-

rende Wohlbefinden. Das nennen wir „Buddhismus wie ein 

Chirurg studieren“. 

Sikkhā muss Praxis (paṭipatti, wörtl. den Weg beschreiten) 

beinhalten. Die übliche Art des Lernens ist nicht ausreichend. 

Unser Studium muss durch direkte Praxis im Leben selbst 



54     Unter dem Bodhibaum 

angewendet werden, damit es zu spiritueller Erfahrung führt. 

Durchdenkt genau, was ihr gelernt habt, und probiert es dann 

aus, testet es, und wendet es im wirklichen Leben an. So lernt 

man wirklich etwas über den Buddhismus, nämlich durch die 

tatsächliche Praxis. Schulen, Bücher und Klassenzimmer sind 

dafür nicht notwendig, auch wenn sie von Nutzen sind. Selbst 

der Tipiṭaka ist unnötig. In der Zeit des Buddha gab es nichts 

dergleichen und doch waren seine Anhänger in der Lage, 

erfolgreich zu praktizieren. Sie stützten sich nicht auf eine 

der späteren Entwicklungen, die heute als so wichtig angese-

hen werden. Für die ersten Nachfolger war das Studium die 

Praxis. Sie gingen die Probleme des Lebens direkt an und 

lernten diese Probleme unter Anleitung des Buddha zu lösen. 

Die Lösung der Probleme des Lebens ist die praktische Be-

deutung von „lernen und studieren“. 
 

 

Wissen und Weisheit als direkte Erkenntnis 
 

Jetzt ist es an der Zeit, etwas über Wissen und Weisheit zu 

sagen, die in der Pali-Sprache ñāṇa und paññā genannt wer-

den. Wissen umfasst viele Bereiche, die wir als drei grundle-

gende Ebenen zusammenfassen können. Die erste Ebene ist 

das erlernte Wissen (suta-maya-paññā), das aus Büchern 

kommt, davon, anderen zuhören und von dem, was wir in den 

Schulen lernen. Wir können es Wissen aus dritter Hand nen-

nen.  

Die zweite Ebene ist das reflektierte Wissen (cinta-maya-

paññā), das vom Überlegen und Durchdenken des Gehörten 

und Gelernten kommt, von der Reflexion und den daraus 

gezogenen Schlussfolgerungen. Wir können das Gelernte mit 

allen uns zur Verfügung stehenden Werkzeugen des Denkens 

und der Logik untersuchen, insbesondere auf der Grundlage 

der vier edlen Wahrheiten. Das ist eine höhere Ebene des 

Wissens, die man Verständnis nennen könnte. Dieses Wissen 



Training im direkten Erleben von Freiheit     55 

aus zweiter Hand ist verlässlicher und nützlicher als das blo-

ße Buchwissen. 

Die dritte und höchste Ebene des Wissens ist die Erkennt-

nis, die aus der spirituellen Entwicklung (bhavana-maya-

paññā) kommt. Während suta-maya-paññā aus dem Hören 

der Worte von anderen und vom Bücherlesen erwächst, und 

cinta-maya-paññā durch Denken, Reflektieren und Schluss-

folgern entsteht, geht bhavana-maya-paññā aus der unmittel-

baren spirituellen Erfahrung im Geist hervor. Diese Erkennt-

nis aufgrund von direkter Erfahrung unterscheidet sich sehr 

von den vorherigen zwei Ebenen. Sie allein kann als Wissen 

aus erster Hand oder direktes Wissen angesehen werden. Um 

den Buddhismus zu verstehen, wird diese dritte Ebene der 

direkten spirituellen Erkenntnis benötigt. Bitte seid euch be-

wusst, dass es Wissen auf diesen drei Ebenen gibt; verfeinert 

euer Verständnis von Wissen, so dass ihr euch darin zu üben 

lernt, auf allen drei Ebenen Wissen zu erlangen. 

Heutzutage geht es bei dem, was in der Welt als Bildung 

gilt, zumeist nur um die erste Art von Wissen und manchmal 

auch die zweite. Folglich können uns alle Schulen und Uni-

versitäten der ganzen Welt, alle großen Institutionen der hö-

heren Bildung und die Bibliotheken mit Millionen von Bän-

den gefüllt, nie zum Kern des buddhistischen Verständnisses 

führen. Wir können studieren, so viel wir wollen, uns reich-

lich Notizen machen, ja sogar unsere eigenen Bücher schrei-

ben, aber es bleibt doch immer nur das Studium der Auf-

zeichnungen und Texte. Wir müssen verstehen, dass ein der-

artig Erlerntes nicht unser Ziel ist. Vielmehr wollen wir die 

wissenschaftliche Vorgehensweise anwenden, um Leid und 

seine Ursachen zu untersuchen, so dass wir die zugrundelie-

genden Ursachen des Leidens beseitigen können. Schlussend-

lich wird uns das zur Verwirklichung der Leidfreiheit führen. 

Über das Leiden, seine Ursachen und sein Ende lediglich 

nachzudenken, wird das Dilemma des Leidens nie lösen kön-

nen. Wir müssen es direkt in unserem eigenen Herzen sehen 

und erleben. Niemand kann dies an unserer Stelle lernen und 



56     Unter dem Bodhibaum 

eine solche Erkenntnis kann auch nicht gelehrt werden. Wir 

müssen selbst erforschen und entdecken, wenn es bhavana-

maya-paññā sein soll, die Erkenntnis, die zum Erwachen 

führt. Verwirklichung und Erwachen kommen nur davon. 

Bitte verfeinert euer Verständnis des richtigen Studiums. 

Wirklich Wichtiges muss stets auf diese Weise erlernt wer-

den. 

Macht euch nicht abhängig von äußeren Bedingungen. 

Euer spirituelles Wohlbefinden sollte sich nicht auf externe 

Faktoren stützen. Lasst es stattdessen auf inneren Grundlagen 

ruhen. Das eigentliche Klassenzimmer, ebenso wie die um-

fangreichste Bibliothek, sind in uns selbst zu finden. Es ist 

nicht notwendig, ganze Bibliotheken mit Tausenden von Bü-

chern zu lesen. Ein paar gut gewählte Bücher sind mehr als 

genug, wenn sie die systematische innere Erforschung und 

die direkte spirituelle Erfahrung unterstützen. Hier findet 

wahres Lernen statt. 

Weil ihr glaubt, Hilfe von außen zu brauchen, sei es durch 

Bücher, Belehrungen oder Gurus, seid ihr aus Europa, Ame-

rika, Australien und verschiedenen Teilen Asiens hierherge-

kommen, um den Buddhismus zu studieren. Obwohl gut ge-

meint, können euch eure Bemühungen doch in die Irre füh-

ren. Ihr solltet wissen, dass das, was ihr im besten Fall im 

Außen tun könnt, ist, die Methode zum Entdecken des Bud-

dhismus zu lernen; den Buddhismus selbst werdet ihr durch 

solche Äußerlichkeiten nie finden, weder hier noch anderswo 

in Asien. Stattdessen sitzt einfach still. Setzt euch und be-

ginnt mit euren inneren Studien. Wenn ihr hierhergekommen 

seid, um etwas über den Buddhismus zu erfahren, dann lernt 

die Methodologie des Sitzens und des inneren Studiums. Wir 

nennen das sandiṭṭhiko, den Dhamma für sich selbst sehen, 

den Dhamma in sich selbst erkennen. Dies sind die einzig 

gültige Schule und Bibliothek, um den Buddhismus zu erler-

nen. Ihr könnt den wahren Buddhismus von niemandem au-

ßer euch selbst lernen. Andere Leute können euch bestenfalls 

helfen, die Methoden des Studiums und der Praxis zu verste-



Training im direkten Erleben von Freiheit     57 

hen. Versteht bitte, dass es das ist, was wir meinen, wenn wir 

vom inneren Lernen sprechen. 
 

 

Die Gefängnisse der Positivität und der Negativität 
 

Kurz gefasst, wir untersuchen citta (Geist, Herz, Bewusst-

sein). Ihr könnt das Psychologie nennen, aber es ist nicht die 

Psychologie, wie sie im Allgemeinen in der heutigen Welt 

studiert wird. Der Großteil der modernen Psychologie dient 

dem persönlichen Nutzen und dem Gewinnstreben. Psycho-

logisches Geschick kann einen Vorteil im Wettbewerb, im 

Marketing und bei der Geschäftemacherei bedeuten, was 

oftmals der Hauptzweck der heutigen Lernpsychologie ist. 

Obwohl klinische und therapeutische Psychologie einigen 

Nutzen für die Menschen haben, sind sie nicht die primären 

Anwendungen, und im besten Fall ordnen sie die Ego-

Struktur neu, statt sie aufzulösen.34 

Buddhistische Psychologie ist eine ganz andere Sache. Sie 

soll den Geist vom Anhaften und somit vom Leiden, von al-

len Problemen befreien. Wenn er erst einmal frei davon ist, 

mögen auch andere angemessene Vorteile daraus folgen. Bit-

 

34 Einige Leser mögen diese Kritik als sehr hart empfinden. Denje-

nigen, die einwenden könnten, dass die humanistische und trans-

personale Psychologie anders ist, oder dass Psychotherapie Men-

schen mit ihren Problemen hilft, würde Ajahn Buddhādasa wohl 

erwidern, dass sie alle begrenzt sind durch den Individualismus, 

der sie hervorgebracht hat, und das Privileg derjenigen, die sie für 

sich in Anspruch nehmen können. In jedem Fall aber müssen Psy-

chotherapieformen mit wesentlich kleineren Budgets auskommen 

als die Marketingpsychologie. Psychologie wird bekanntermaßen 

vom Militär und Großunternehmen eingesetzt. Auch weist er da-

rauf hin, dass etwas, das von der gebildeten Mittelschicht als gut 

angesehen wird, keineswegs absolut gut ist und in einer Weise 

schädlich sein kann, die wir lieber nicht sehen wollen. 



58     Unter dem Bodhibaum 

te verwechselt die buddhistische Psychologie nicht mit der 

normalen weltlichen Psychologie.  

Der Geist ist in einem abgrundtiefen Gefängnis eigener 

Herstellung gefangen, dem Gefängnis der Vernarrtheit in 

Positivität und Negativität. Die buddhistische Psychologie hat 

das Ziel, den Geist aus diesem Gefängnis der Probleme und 

der Unfreiheit zu befreien. Wenn der Geist durch die Positivi-

tät und Negativität dieser Welt getäuscht wird, klammert er 

sich daran und wird von ihnen gefangen. Positivität und Ne-

gativität sind die Gefängnisse des Geistes; närrische Anbin-

dung daran macht unseren Geist zu ihren Gefangenen. Damit 

eine Psychologie als buddhistisch bezeichnet werden kann, 

muss sie diese spirituellen Gefängnisse erkannt haben und 

unserem Geist zur Flucht verhelfen können. 

Wenn wir etwas für positiv halten und uns daran klam-

mern, wird eine positive Art von Ego geboren, und wir sind 

in einem positiven Gefängnis gefangen. Wenn wir an etwas 

als negativ festhalten, wird eine negative Art von Ego gebo-

ren und wir sind in einem negativen Gefängnis gefangen. 

Seht genau hin! Sowohl Positivität als auch Negativität sind 

ein Gefängnis. In dieser Hinsicht gibt es keinen Unterschied 

zwischen ihnen. Beides führt zu Anhaften und Unfreiheit, 

was wiederum zu Problemen und Leiden führt, in denen wir 

uns verfangen, deshalb nennen wir sie Gefängnisse. Bitte 

vermeidet diese Gefängnisse, sowohl die positiven als auch 

die negativen, egal wie attraktiv oder abstoßend sie auch er-

scheinen mögen. 

Wenn wir uns positiv fühlen, wenn wir ein positives 

Selbstbild haben, ziehen wir die Dinge an uns, sammeln sie 

an. Wenn wir uns negativ fühlen, wenn wir ein negatives 

Selbstbild haben, schieben wir die Dinge weg, versuchen wir 

sie loszuwerden. Unser Leben ist einziges An-uns-ziehen und 

Von-uns-weg-schieben - Schieben und Ziehen, die ganze 

Zeit. Ist das erfreulich? Macht das wirklich Spaß? Macht 

euch ein Leben des ständigen Schiebens und Ziehens glück-

lich? Oder ist es unerträglich? Bitte überlegt, ob es etwas 



Training im direkten Erleben von Freiheit     59 

gibt, das schwieriger und mühsamer ist. Erwägt ein Leben zu 

suchen, das frei ist, anstatt eines Lebens des Schiebens und 

Ziehens. Mit dieser Zielsetzung wird euer Studium des Bud-

dhismus einfach und schnell von statten gehen. 

Freude und Glück sind überhaupt nicht erholsam. Sie sind 

sehr geschäftig, stressig und dynamisch. Traurigkeit ist 

schmerzhaft, nicht erholsam. Auch sie ist ziemlich stressig. 

Weder Freude noch Trauer sind ruhig und friedlich. Beide 

halten den Geist beschäftigt, aufgeregt und lassen ihn sich um 

sich selbst drehen. Wahre spirituelle Ruhe kann nur gefunden 

werden, wenn wir über Glück und Leid, Positivität und Nega-

tivität, Gut und Böse hinausgelangt sind. Wenn wir Frieden 

wollen, müssen wir den Geist darüber erheben. Dies ist das 

Ziel unserer Studien und unserer Übungen. 
 

 

Das Schieben, Ziehen und Kreisen der Befleckungen 
 

Wir müssen unsere Intelligenz benutzen, und die Dinge, die 

kilesa (Befleckungen, reaktive Emotionen) genannt werden, 

richtig verstehen. Positive Gefühle verursachen positive Be-

fleckungen wie Lust (rāga) und Gier (lobha). Negative Ge-

fühle verursachen negative Befleckungen wie Hass (dosa) 

und Wut (kodha). Etwas zu mögen führt zu positiven Befle-

ckungen, die anziehen und heranziehen; etwas nicht zu mö-

gen führt zu negativen Befleckungen, die abstoßen und weg-

drücken. Diese positiven und negativen Befleckungen sind 

schon schlimm genug, doch es gibt noch eine dritte Art der 

geistigen Verunreinigung, die in Bezug auf Positivität und 

Negativität verwirrt und töricht ist. Diese Befleckung der 

Torheit (moha) kann nicht unterscheiden, herausfinden oder 

entscheiden, was positiv und was negativ ist. Sie dreht sich 

im Kreis.  

Positive Befleckungen ziehen heran, negative Befleckun-

gen schieben weg und weder-positive-noch-negative Befle-

ckungen rennen in wirren Kreisen herum. Sie alle ermüden 



60     Unter dem Bodhibaum 

uns fast zu Tode und lassen uns keine Gelegenheit, uns aus-

zuruhen und Ruhe zu finden. Bitte entwickelt ein sehr klares 

Verständnis von diesen Dingen, die wir kilesa nennen. 

Ihr solltet wissen, dass es viele Begriffe für die Unter-

scheidung der Befleckungen gibt. Wir können Dutzende, 

Hunderte, ja Tausende von ihnen klassifizieren. Wenn wir sie 

alle im Detail aufführen wollten, gäbe es zahllose. Wenn wir 

allerdings prägnant sein wollen, können wir sie einfach als 

diese drei grundlegenden Arten oder Typen kategorisieren: 

Befleckungen, die heranziehen, Befleckungen, die wegstoßen 

und die Befleckungen, die kreisen. Positive Befleckungen 

veranlassen uns, Dinge zu wollen und an uns zu ziehen, und 

so unterliegen wir unter der Macht des Mögens und Brau-

chens. Negative Befleckungen veranlassen uns, Dinge nicht 

zu wollen und wegzuschieben, und so unterliegen wir der 

Macht von Abneigung und Hass. 

Die dritte Art der Befleckung, die Art, die weder positiv 

noch negativ ist, macht uns unsicher und lässt uns zweifeln. 

Dieses Wort „Zweifel“35 ist sehr wichtig. Es betrifft die 

Wahrheit und unsere Unfähigkeit, die Dinge zu sehen, wie sie 

sind. Der Buddhismus versucht den Zweifel zu beseitigen, 

weil er Verwirrung stiftet und uns schrecklich verstört. Zwei-

fel ist so störend, dass er uns nachts vom Schlafen abhält. 

Wenn es weder Positives noch Negatives zu finden gibt, fragt 

er, ob das positiv oder negativ ist. Er erzeugt Verwirrung aus 

der Neutralität. Diese dritte Art der Verunreinigung wird als 

moha (Wahn) bezeichnet. Bitte versucht, diese drei Katego-

rien der kilesa zu verstehen. Obwohl ihre Variationen zahllos 

sind, sind sie doch alle in unseren eigenen Herzen zu finden. 

Durch den Wegfall des Zweifels können wir frei sein von 

 

35 Verwechselt diese Bedeutung von „Zweifel“, die sich auf das 

Anzweifeln dessen, was wahr ist, und die Skepsis gegenüber der 

Realität bezieht, nicht mit der „Unsicherheit“, die auftritt, wenn 

keine ausreichenden Informationen zur Verfügung stehen. 



Training im direkten Erleben von Freiheit     61 

allen diesen Arten von Verunreinigungen. Gier, Hass und 

Verblendung: alle die Tausenden von Verunreinigungen und 

reaktiven Emotionen - jede Art unheilsamer Gemütsverfas-

sung ist in diesen drei Begriffen enthalten. 

Bitte betrachtet dieses Ding namens „Zweifel“ besonders 

genau; es hindert uns daran, Lust und Begierde Einhalt zu 

gebieten. Ist der zweifelnde Geist gegenwärtig, ist es unmög-

lich Wollen und Wünschen zu beenden. Und immer wenn 

Lust und Begierde vorhanden sind, gibt es auch kilesa und 

dukkha. Wenn wir zweifeln, wissen wir nicht, ob etwas gut 

oder schlecht, nützlich oder schädlich, richtig oder falsch, 

ausreichend oder unzureichend ist. So bleiben wir stets unsi-

cher und voller Verlangen. Sogar Millionäre mit einem Hau-

fen Geld fragen sich immer noch, ob sie genug haben: „Wird 

es jemals genug sein?“ Zweifel ist überaus beunruhigend. 

Wer in der Lage ist, Zweifel vollständig zu beseitigen, wird 

ein Heiliger, ein Arahant werden. Ohne Zweifel befindet man 

sich jenseits von Positivität und Negativität. Solange man 

noch dem wirklichkeitsverzerrenden Einfluss dieses binären 

Paares unterliegt, wird man nicht in der Lage sein, den Zwei-

fel aufzugeben. Ihr solltet Zweifel zu eurem Hauptfeind er-

klären. Das Beseitigen des Zweifels erfordert Wissen, Intelli-

genz, Weisheit und ein hohes Maß an Verwirklichung. Dort 

endet dann die Geschichte. Man realisiert die höchste Kühle, 

Nibbāna.  



 



Jenseits von positiv und negativ     63 

Jenseits von positiv und negativ 

Gewinn, Verlust, Verehrung und Verachtung,  

auch Lob und Tadel, Freude sowie Leid.  

Das sind die normalen menschlichen Bedingtheiten, 

vergänglich, unbeständig und wandelbar. 

Der Weise, stets achtsam, erkennt diese dhammas,  

erkennt sie als dem Wechsel unterworfen.  

Erwünschte Erfahrungen erregen seinen Geist nicht. 

Unerwünschte Erfahrungen irritieren ihn nicht.  

Seine Tugend verfällt nicht durch Ergreifen 

noch durch Widerwillen hinsichtlich dieser Bedingtheiten.  

Der Weise, der den Pfad erkennt,  

verwirklicht Nibbāna, frei von Leidenschaft und Sorge. 

So einer hat das Ende des Werdens gefunden. 36 
 

 

Unser Studium leitet uns an, die Wirklichkeit und Wahrheit 

aller Dinge zu sehen. Wenn wir die Dinge (dhammas, Phä-

nomene) so sehen, wie sie wirklich sind, können sie uns nicht 

täuschen oder belügen, weder mit Positivität noch mit Nega-

tivität. Wann immer wir von der Wahrheit sprechen, kann 

diese nie positiv oder negativ sein. Nun sind aber die meisten 

von uns verblendet durch Positivität und Negativität und 

möchten die Wahrheit positiv deuten. Positive und negative 

Vorstellungen steigen wiederholt in unserem Geist auf als 

Konzepte wie gut und schlecht, wie richtig und falsch oder so 

ähnliche Dichotomien, die keinen wirklichen Wert oder Be-

 

36 AN VIII, 5&6 Lokadhamma Suttas 



64     Unter dem Bodhibaum 

deutung haben. Glück und Trauer sind ebenso wertlos und 

täuschend wie Gewinn und Verlust und all die anderen Ge-

gensatzpaare. Sie täuschen uns, legen uns herein und führen 

uns in die Irre. Himmel und Hölle sind die schlimmsten von 

allen, sie stinken geradezu nach positiv und negativ. Da sie 

uns im Leiden gefangen halten, haben wir keine wirkliche 

Verwendung für sie. Unser Ziel ist es, über alle Bedeutung 

von positiv und negativ hinaus zu gelangen. Unser Ziel ist die 

Freiheit des Geistes, unabhängig von allen trügerischen, 

schädlichen Gegensatzpaaren. 
 

 

Das grundlegende Dilemma der Dualität 
 

Dieser Punkt wurde von den hebräischen Lehrern, die das 

Alte Testament zusammengestellt haben, richtig verstanden. 

Im dritten Kapitel des Buches Genesis warnt Gott unsere 

Vorfahren Adam und Eva davor, von der Frucht des Baumes 

der Erkenntnis von Gut und Böse zu essen.37 Sobald die 

Frucht gegessen wird, haften wir an Gut und Böse und als 

Konsequenz kreisen und wirbeln wir wieder und wieder in 

diesem Gut und Böse, das nichts anderes als Leiden ist, her-

um. Weisen Menschen war das seit Jahrtausenden bekannt. 

Nicht durch die Bedeutung von Gut und Böse versklavt zu 

werden, ist das Herz des Buddhismus. Wenn ihr das wisst, 

werdet ihr alles wissen, was ihr wissen müsst, und ihr werdet 

der Tyrannei und dem Elend aller Beeinflussung durch Posi-

tivität und Negativität, durch Vorstellungen von Gut und Bö-

se und von Himmel und Hölle entkommen. So gelangt ihr 

jenseits von dukkha und das ist der einzige Zweck unseres 

Studiums und unserer Übung. 

Jede und jeder von uns haftet an Gut und Böse, an Positi-

vität und Negativität - damit leben wir seit unserer Geburt. 

 

37 Gen 3:3. 



Jenseits von positiv und negativ     65 

Obwohl die Befreiung von positiv und negativ immens be-

schwerlich ist, ist es doch das Ziel unseres Weges, über sie 

hinaus zu gelangen. Es ist das Herz des Buddhismus, jenseits 

aller Einflüsse von Positivität und Negativität zu leben. 

Wir mögen nun verstehen, inwiefern das Festhalten an po-

sitiv und negativ ein Problem darstellt, Elend verursacht und 

Leiden schafft, aber wir sind noch nicht in der Lage, uns aus 

der Macht des Positiven und des Negativen befreien. Bei-

spielsweise mag uns bewusst sein, dass Liebe problematisch 

ist, besonders in der verworrenen Weise, wie oft über sie ge-

sprochen wird. Doch obwohl sie uns immer und immer wie-

der in Schwierigkeiten bringt und uns quält, sind wir nicht im 

Stande, uns von ihrer Macht zu befreien.38  

Etwas offensichtlicher ist es bei Wut und Hass. Wir wis-

sen, dass diese Empfindungen schmerzhaft und wertlos sind, 

aber auch ihrer Macht können wir nicht entkommen. Wir 

 

38 Love, rak, ist ein recht uneindeutiges Wort im Thailändischen. 

Im Gegensatz zu karunā (Mitgefühl) und mettā (liebevolle Freund-

lichkeit), die viel klarer in der Bedeutung sind, umfasst das Bedeu-

tungsspektrum von rak leidenschaftliches Anhaften, egoistisches 

Verlangen nach Zuneigung, die Liebe einer Mutter für die Kinder, 

und die erhabene agape. Ajahn Buddhādasa nutzt dieses Wort hier, 

um zu provozieren und herauszufordern, anstatt einfach unbedacht 

davon auszugehen, dass Liebe immer gut ist. Im Mittelpunkt der 

Diskussion hier steht die Tatsache, dass Liebe bedingt und begrenzt 

ist, insbesondere die persönliche Liebe eines egoistischen Wesens 

für ein anderes. 

Wikipedia: Das griechische Verb agapan bedeutet „sich zufrie-

dengeben mit etwas“, aber auch „jemanden mit Achtung behan-

deln, bevorzugen“. Agape bedeutet nicht direkt jene Art der Liebe, 

die im deutschen Sprachgebrauch üblicherweise mit dem Begriff 

„Liebe“ verbunden wird, sondern vielmehr eine spirituelle und 

„metaphysische“ Verbindung zwischen Menschen. Bei Agape han-

delt es sich nicht um (exklusive) partnerschaftliche Liebe, sondern 

um eine (inklusive) gemeinschaftliche Liebe. 



66     Unter dem Bodhibaum 

springen zwischen Sympathie und Antipathie hin und her, 

zwischen lieben und hassen, gefangen von den Wahnvorstel-

lungen der Positivität und der Negativität. Wir sind spirituelle 

Ping-Pong-Bälle, unfähig Frieden zu finden, gefangen in end-

losen Zyklen von Himmel und Hölle. 

Mit diesem spirituellen Dilemma zu leben ist die Hölle 

schon in diesem Leben. Positivität und Negativität, Sympa-

thie und Antipathie - mit anderen Worten Gut und Böse - sind 

unser elementares Problem. Diese beiden sind die Grundvo-

raussetzungen für all unsere Probleme. Wann immer wir auf 

positiv oder negativ hereinfallen, wird Selbstsucht geboren. 

Sei es, wenn wir etwas nicht mögen, mit etwas unzufrieden 

sind, etwas verachten oder hassen, wenn wir etwas loswerden 

wollen oder wenn wir sogar etwas zerstören oder jemanden 

umbringen wollen. Sei es, wenn wir etwas mögen, etwas gut-

heißen oder bevorzugen, wenn wir etwas wollen, es unbe-

dingt haben müssen, wenn wir etwas besitzen wollen und mit 

anderen in Wettbewerb darum treten.  

Wenn etwas positiv ist, führt es zu mögen und wollen und 

selbstsüchtigem Verlangen, es zu bekommen. Wenn etwas 

negativ ist, führt es zu Abneigung, Wut und Hass und selbst-

süchtigem Verlangen, es zu loszuwerden oder zu zerstören. 

Ob durch Sympathie oder Abneigung, durch lieben oder has-

sen hervorgerufen, es gibt immer ein Problem. Positivität und 

Negativität verursachen Verliebtheit, Wut, Angst, Aufregung, 

Verwirrung, Sorgen über das, was noch nicht geschehen ist, 

und die Sehnsucht nach dem, was vergangen ist. 

Unser Leben und die Welt sind voll von diesen Proble-

men, sowohl individuell als auch kollektiv. Wir sind bis oben 

hin angefüllt mit Selbstsucht und dem Schaden, den sie uns 

und anderen zufügt. Und diesen ganzen Egoismus und die 

daraus entstehende Gewalt gibt es nur, weil wir in Positivität 

und Negativität gefangen sind. Bitte studiert das Leben so 

lange, bis ihr in der Lage seid, jenseits von positiv und nega-

tiv zu leben. 



Jenseits von positiv und negativ     67 

Wir könnten das als ein „neues Leben“ bezeichnen, zu-

mindest für diejenigen, die nicht damit vertraut sind. Tatsäch-

lich ist es nichts wirklich Neues. Es erscheint einfach neu für 

diejenigen, die noch nicht davon gehört haben oder es gar 

erlebt haben, für diejenigen, die noch in dem alten, abgestan-

denen Leben der Positivität und Negativität gefangen sind. 

Eigentlich ist es das ursprüngliche Leben, das Weise und 

Heilige schon immer verwirklicht haben.  

 
 

Die höchste Ebene nichtzusammengebrauten Wis-

sens 
 

Das höchste Dhamma, das erhabenste Dhamma, das erkannt 

und verwirklicht werden muss, wird atammayatā (Unzusam-

menbraubarkeit) genannt. Ich vermute, dass dies ein euch 

unbekanntes Wort ist, es ist unwahrscheinlich, dass ihr je 

davon gehört habt. Obwohl es im Tipiṭaka erscheint, spricht 

niemand über atammayatā oder lehrt es. Dennoch ist dies das 

wichtigste Dhamma. Atammayatā ist sehr mächtig, weil es 

bedeutet, dass weder positiv noch negativ zusammengebraut 

werden kann. Mit atammayatā ist der Geist in einem Zustand, 

in dem ihn nichts beeinflussen oder zusammenbrauen kann. 

Wir nennen das „Unzusammenbraubarkeit“. Hier wird nichts 

als positiv oder negativ angesehen, somit gibt es nichts, das 

den Geist beeinflussen oder gestalten oder Gedanken, Stim-

mungen und Reaktionen in ihm zusammenbrauen könnte. 

Wenn der Zweifel beendet ist, gibt es kein Zusammenbrauen 

mehr. Wenn Zweifel besteht, wird es ständiges Zusammen-

brauen aufgrund von Positivität und Negativität geben. Ata-

mmayatā, der Seinszustand, der so frei ist, dass positiv und 

negativ ihn niemals beeinflussen oder zusammenbrauen kön-

nen, kann dann nicht auftreten. Normalerweise gibt es immer 

eine Bedingung oder eine Situation, die den Geist zusam-



68     Unter dem Bodhibaum 

menbraut, zubereitet, würzt und aufrührt. Deshalb setzt euch 

bitte die höchste Freiheit, atammayatā, als Ziel. 

Wir haben die Wörterbücher des Buddhismus, die im 

Westen veröffentlicht wurden, durchgesehen und keines von 

ihnen scheint etwas über atammayatā zu sagen zu haben. Das 

ist wirklich ziemlich überraschend, da dieses Wort in den 

Schriften einen wichtigen Platz einnimmt. Dass die westli-

chen Gelehrten, die diese Wörterbücher zusammengestellt 

haben, dieses wichtige Wort ausgelassen haben, zeigt, dass 

ihr Verständnis des Buddhismus in dieser Hinsicht mangel-

haft war. Bitte macht nicht den gleichen Fehler, dieses Wort 

atammayatā zu übersehen, dessen Bedeutung uns zur höchs-

ten Erkenntnis führen kann. Mit atammayatā als Ziel, dem 

Zustand des Geistes, der von nichts mehr durcheinanderge-

bracht werden kann, trefft ihr auf das neue Leben, das höchst 

außerordentlich und friedvoll ist. 

Wenn atammayatā sowohl als Erkenntnis als auch als 

Verwirklichung vorhanden ist, wenn das Leben jenseits aller 

Einflüsse von positiv und negativ stattfindet, können Vorstel-

lungen eines Selbst oder einer Seele nicht mehr entstehen. 

Empfindungen von positiv und negativ können in einem 

Geist, der atammayatā hat, nicht mehr auftreten. Gedanken 

von ich und mein, er und sie, ihres und seines, können mit 

atammayatā nicht mehr aufsteigen. Derzeit, weil es uns an 

atammayatā fehlt, müssen wir mit all den Problemen und 

dem Leiden, die ein Selbst und ein Ego mit sich bringen, die 

mit ich und mein, mit ihm und ihr verbunden sind, leben. 

Leiden tritt aufgrund dieser Konzepte auf, weil wir glauben, 

wir seien getrennte Individuen, und dann dieser Individua-

lismus zur Selbstsucht heranwächst. Selbstsucht führt 

zwangsläufig zu Leiden im Leben. Doch werden wir nur 

selbstsüchtig, weil wir atammayatā nicht sehen. 

Wenn euch das Verständnis von atammayatā fehlt und ihr 

nicht mit einem Geist frei von positiven und negativen Ein-

flüssen leben könnt, könnt ihr um die Welt reisen, so oft ihr 



Jenseits von positiv und negativ     69 

wollt, ohne jemals einen Platz zum Ausruhen zu finden. Be-

trachtet atammayatā als „Ruhestätte gequälter Seelen“.  

Unser Leben besteht aus ständigem Kampf und Qual. Ver-

zweifelt auf der Suche nach einem Ort der Ruhe finden wir 

ihn nie. Aber sobald ihr atammayatā entdeckt, hier und jetzt, 

werdet ihr in der Lage sein, Ruhe und Frieden in atammayatā 

finden. 

Stellt euch atammayatā nicht als etwas Negatives vor oder 

glaubt, dass da etwas fehlen würde. Atammayatā ist Leerheit 

- die Realität leer und frei von einem Selbst. Es ist die letzte 

„Ruhestätte der Seele“, die ohne Unterlass mit Konflikten 

gekämpft hat, bedrängt, verstört, geplagt. Der Geist wird in 

atammayatā frei sein, nicht länger zusammengebraut durch 

positiv und negativ, jenseits von Ego und Selbstsucht, unbe-

einflusst von allen Dingen, die ihn einmal gestört, verletzt 

und verärgert haben. Dies ist die Essenz oder das Herz des 

Buddhismus, also schenkt bitte diesem Wort atammayatā 

eure besondere Aufmerksamkeit. 
 

 

Erlöst von positiv und negativ in suññatā 
 

Im Buddhismus sprechen wir von der Befreiung (vimutti) von 

allen Dingen, so dass sie nie wieder Leid und Elend verursa-

chen können. Vimutti ist weder positiv noch negativ. Wahre 

Befreiung ist jenseits aller Bedeutung und allen Einflusses 

von positiv und negativ. Dies ist unser oberstes Ziel, die 

höchste Befreiung. 

Bitte hebt euer Verständnis über positiv und negativ hin-

aus. Das muss dann als leer und frei (waang) bezeichnet wer-

den. Bedenkt, dass Leerheit (suññatā) keine Dimensionen 

hat, und etwas ohne Dimensionen kann nicht positiv oder 

negativ sein. Der Geist, der frei ist und Leerheit realisiert hat, 

haftet nicht an Positivem oder Negativem. Wir betrachten 

diese Leerheit in ihrer buddhistischen Bedeutung als die 

höchste Befreiung. 



70     Unter dem Bodhibaum 

Bitte macht euch mit den Pāli Worten suñña und suññatā 

vertraut. Die richtige Übersetzung dafür zu finden, ist 

schwierig. Wörter wie „leer“ und „Leerheit“ können die Be-

deutung nicht vollständig erfassen. Dennoch ist es notwendig, 

diese Worte vorläufig zu verwenden, bis ihr die volle Bedeu-

tung für euch selbst entdeckt. Dann könnt ihr selbst die beste 

Übersetzung für diese Worte finden. Aber gleich welche 

Übersetzung auch gewählt wird, es ändert nichts daran, dass 

suññatā, Leerheit, keine Dimensionen oder Aspekte hat, die 

positiv oder negativ sein könnten, und dass genau das Frei-

heit auf höchstem Niveau ist. 

 

 

Kühle beißt nie 
 

Nachdem wir suññatā betrachtet haben, kommen wir zu dem, 

was in Pāli Nibbāna und in Sanskrit Nirvana genannt wird. 

Nibbāna ist das summum bonum39 des Buddhismus. Man 

sollte jedoch sehr vorsichtig damit sein, Nibbāna als das 

„höchste Gute“ zu bezeichnen, denn man könnte es leicht mit 

etwas Positivem verwechseln.  

Gewöhnliche Menschen gehen, auch wenn sie das Wort 

Nibbāna hören, davon aus, dass es etwas Positives sei. Die 

Menschen fassen die Dinge immer auf die eine oder andere 

Weise auf und haften dann daran an. Nibbāna Positivität zu-

zuschreiben, ist jedoch falsch, stellt Nibbāna falsch dar und 

macht es zu etwas anderem als das, was Nibbāna eigentlich 

ist. Wahres Nibbāna ist frei von positiv und negativ, es hat 

nichts damit zu tun. Bitte denkt daran, dass Nibbāna völlig 

 

39 Wikipedia: Höchstes Gut oder Ziel (lateinisch: summum bonum) 

ist dasjenige Gut, dem unbedingter Wert beigelegt wird. Daher 

wird es in der philosophischen Ethik auch als letzter Zweck des 

moralischen Handelns angesehen, als höchster handlungsleitender 

Wert und höchstes Ziel. 

http://de.wikipedia.org/wiki/Philosophie
http://de.wikipedia.org/wiki/Ethik
http://de.wikipedia.org/wiki/Moral


Jenseits von positiv und negativ     71 

leer ist, es ist die höchste Befreiung und enthält atammayatā 

in vollem Umfang. 

Es ist wichtig für euch, das Wort Nibbāna richtig zu ver-

stehen. Es muss über das „höchste Gute“ hinausgehen, wenn 

es wirklich leer und das wahre Nibbāna sein soll. Es ist völlig 

jenseits vom „höchsten Guten“, und es ist eigentlich unmög-

lich es zu beschreiben oder darüber zu sprechen. Im Gespräch 

mit einfachen Menschen aber, dem sprichwörtlichen Mann 

auf der Straße, müssen wir Worte wie „das höchste Gute“ 

und „das höchste Glück“ verwenden. Insofern könnte man 

sagen, dass „das höchste Gute“ jenseits aller Formen des Gu-

ten und „das höchste Glück“ jenseits aller Formen des Glücks 

zu finden ist. Dieses Verständnis von Nibbāna kann zu wah-

rer Freiheit, das heißt zur Verwirklichung von Nibbāna füh-

ren. 

Nibbāna ist der Zustand, der absolut, perfekt, und völlig 

frei von allem Anhaften ist. In Nibbāna gibt es kein Festhal-

ten an gut oder schlecht, an ich und mein oder irgendetwas 

sonst. Wann immer man etwas ergreift und festhält, wird man 

gebissen. Der Geist wird aufgewühlt, was zu Schmerzen, 

Leiden und Elend führt. Wenn wir uns gut fühlen, werden wir 

gebissen. Wenn wir uns schlecht fühlen, werden wir gebis-

sen. Es mag auf verschiedene Weise beißen, aber es ist 

gleichwohl schmerzhaft, schwierig und qualvoll. Je besser 

sich etwas anfühlt, desto verführerischer ist es und desto 

mehr wird an diesem Guten festgehalten. Je stärker man fest-

hält, desto mehr beißt es und desto stärkeres Leiden ist vor-

handen. Klammert euch nicht an schlecht oder gut, dann kön-

nen sie nicht beißen. Jenseits von Gut und Böse wird man 

nicht gebissen. Die Abwesenheit von allem Beißenden, sei es 

durch Positivität oder durch Negativität, heißt im Buddhis-

mus Nibbāna. 

Dieses Wort Nibbāna bedeutet „Kühle“. Euch wurde mög-

licherweise irrtümlich gesagt, dass Nibbāna Tod bedeutet 

oder mit dem Tod zu tun hat. Wenn ihr es auf diese Weise 

versteht, könntet ihr auf den Gedanken kommen, dass der 



72     Unter dem Bodhibaum 

Tod wünschenswert sei und vielleicht erwägen, Selbstmord 

zu begehen. Aber das wäre absolut falsch und verrückt. Nie-

mand kann Nibbāna durch Selbstmord realisieren. Nibbāna 

bedeutet nicht Tod, vielmehr bedeutet es die Art der Kühle, 

die jenseits von Tod und Sterben liegt. Diese höchste Kühle 

wird entdeckt, wenn das Leben nicht mehr von Positivität 

und Negativität gebissen wird. Wenn wir tot sind, gibt es 

keine Möglichkeit auf diese Weise kühl zu sein. Bitte ver-

steht dieses höchst wichtige Wort „Nibbāna“ in der richtigen 

Weise. 

Wenn die Kühle vorübergehend ist, ist es temporäres 

Nibbāna. Wenn die Kühle immerwährend ist, es ist ewiges 

Nibbāna. Kühle bedeutet hier die Abwesenheit von Hitze, das 

heißt, nichts verbrennt den Geist und verursacht Leiden. Mit 

anderen Worten, man wird nicht von positiv und negativ ge-

bissen. Hier geht es nicht um den Tod, der Tod ist nur eine 

andere Art von Hitze. Wenn negativ und positiv den Geist 

beißen, wird der Geist heiß und leidet. Nibbāna ist das Fehlen 

jeglicher Hitze, die den Geist beißen würde. Wir nennen es 

Kühle und diese Kühle wird durch atammayatā realisiert. Mit 

atammayatā kann nichts den Geist beißen, weil atammayatā 

Positivität und Negativität daran hindert, den Geist zu beein-

flussen. Bitte interessiert euch für Nibbāna. Mit dem richti-

gen Verständnis werdet ihr das Ziel des Lebens richtig ver-

stehen und eine Karte besitzen, die euch zeigt, wie man den 

Weg des Lebens richtig beschreitet. Ich kann nicht oft genug 

betonen, wie wichtig das ist. 

Das Positive beißt, ist heiß und bringt Leid. Das Negative 

beißt, ist heiß und bringt Leid. Der Kern dieser Angelegen-

heit ist Festhalten (Anhaften, upādāna). Ob es sich um Fest-

halten an gut oder Festhalten an böse, um Festhalten an posi-

tiv oder Festhalten an negativ handelt, Festhalten ist das zent-

rale Thema. Ohne Festhalten gibt es weder gut noch böse. 

Festhalten erwächst aus Unwissenheit (avijjā), aus dem 

Nicht-Verstehen der Dinge, wie sie wirklich sind. Wenn es 

keine Unwissenheit gibt, gibt es kein Anhaften und somit 



Jenseits von positiv und negativ     73 

kein gut oder böse. Dann entdecken wir Kühle, worin der 

Einfluss von positiv und negativ uns nicht packen kann. Bitte 

versteht Nibbāna in dieser Weise. 
 

 

Über der Welt, in der Welt 
 

Obwohl diese Angelegenheit etwas sehr Tiefgründiges ist, 

können wir sie trotzdem auch Kindern lehren, indem wir 

ihnen beibringen die Dinge zu erkennen, die sie jeden Tag 

beißen. Wir müssen den Kindern eins nach dem anderen zei-

gen, weil es so viele Dinge gibt, die sie beißen und es werden 

immer mehr, je älter sie werden. Fangt vielleicht mit Liebe 

an, lasst sie beobachten, wie egoistische Liebe beißt. For-

dernde und bedürftige Liebe beißt ziemlich schlimm. Als 

Zweites versucht Hass: Wie heiß fühlt sich Hass an und wie 

beißt er? Drittens, Wut: Wie beißt Wut? Helft Kindern, Hass 

und Wut zu beobachten. Viertens, Angst: Wie beißt Angst, 

wie ist es, wenn sie keinen Raum lässt, keine Möglichkeit der 

Ruhe oder des Friedens? Fünftens, Aufregung: Es gibt keine 

Gelassenheit, keine Beruhigung, wenn wir aufgeregt sind, 

wie beißt das? Sechstens, Sorge und Angst über die Dinge, 

die noch nicht geschehen sind: Wie beißen sie? Siebtens, 

Sehnsucht nach oder Bedauern über die Vergangenheit: 

Wenn wir an Dingen haften, die vergangen sind, wie beißt 

das? Achtens, Neid: Wie beißt das und wer wird zuerst gebis-

sen? Wird der Neider zuerst gebissen oder die beneidete Per-

son? Schließlich neuntens, Eifersucht. Auf Thai gibt es zwei 

Arten von Eifersucht. Die allgemeinere Form von Eifersucht 

ist besitzergreifend in Bezug auf Dinge und die spezifischere, 

intensivere Form ist sexuell besitzergreifend bezogen auf 

Liebhaber, Ehemann oder Ehefrau. Wenn die jeweilige Form 

von Eifersucht oder Besitzdenken auftritt, wie beißt sie? 

Zeigt Kindern, wie sie diese verschiedenen Arten des Gebis-

senwerdens in sich und in ihrer Umgebung beobachten kön-



74     Unter dem Bodhibaum 

nen. Dabei werdet auch ihr das Gebissenwerden besser ver-

stehen. 

Obwohl es viel mehr davon gibt, sind diese Beispiele für 

unsere Zwecke ausreichend. Wann immer eines davon auf-

tritt, ist es nicht kühl, es ist heiß, und es beißt. Wenn keines 

davon auftritt, wie kühl wäre das Leben? Dieser Ansatz kann 

angewandt werden, um Kindern dabei zu helfen zu verstehen, 

was Nibbāna ist. Obwohl Nibbāna das Tiefgründigste ist, das 

wir im Leben erkennen können, können wir es doch so erklä-

ren, dass Kinder es verstehen können. 

Alles in der Welt Existierende steht bereit, eine positive 

oder negative Bedeutung anzunehmen. Immer wenn es zu 

Anhaften an einer positiven oder negativen Bedeutung 

kommt, brennt es und es entsteht Leid in den Ausprägungen, 

die wir gerade genannt haben, wie eben Liebe, Hass, Wut, 

Angst und Furcht. Die Welt bietet Bedeutungen nur als posi-

tiv und negativ an. Jenseits des Einflusses von positiv und 

negativ zu sein, wird im Buddhismus als „leben über der 

Welt“ (lokuttara) bezeichnet. Wir können über der Welt sein, 

obwohl unser Körper in der Welt ist. Die Welt auf diese Wei-

se zu transzendieren, ist Nibbāna. Nibbāna bedeutet über und 

jenseits des Einflusses aller Dinge der Welt zu stehen. 

Diese Worte sind sehr seltsam, nicht wahr? „Über der 

Welt zu sein, während man sich in der Welt befindet“ klingt 

vielleicht recht bizarr. Wenn der Einfluss oder die Macht der 

Welt, egal ob positiv oder negativ, uns nichts anhaben kön-

nen, dann ist man „über der Welt, während man in der Welt 

ist.“ Bitte hört sorgfältig hin: „In der Welt, aber über der 

Welt“ oder „in der Welt, als ob über der Welt“. 

Das mag unlogisch klingen, ist es aber nicht. Dies ist das 

korrekteste Verständnis, wenn wir erst einmal wissen, wie 

man den Geist über den Einfluss aller positiven und negati-

ven Dinge erheben kann. Dann werden wir über der Welt sein 

und dennoch in ihr leben. 

Das ist es, was ich „neues Leben“ nenne. Es ist neu für 

diejenigen, die noch nie davon gehört oder es noch nicht ver-



Jenseits von positiv und negativ     75 

standen haben. In der Tat kennen Menschen diese Art zu le-

ben seit Tausenden von Jahren. Bis wir es für uns selbst er-

kennen, kann es jedoch seltsam klingen und scheint etwas 

Neues zu sein. Gleich, ob ihr es als neues Leben oder eine 

neue Art zu leben betrachtet, mögt ihr alle durch den Kontakt 

mit dem Buddhismus Erfolg dabei haben, ein neues Leben zu 

entdecken. 



 



Das natürliche Gesetz der Konditionalität     77 

Das natürliche Gesetz der Konditionalität 

Die Welt, Bhikkhus, hat der Tathāgata40 völlig durch-

schaut, und von der Welt ist der Vollendete losgelöst. Der 

Welt Entstehungsgrund hat der Tathāgata völlig durch-

schaut, und den Entstehungsgrund der Welt hat der 

Tathāgata überwunden. Der Welt Erlöschung hat der 

Tathāgata völlig durchschaut, und der Welt Erlöschung 

ward vom Tathāgata verwirklicht. Den zur Erlöschung der 

Welt führenden Pfad hat der Tathāgata völlig durchschaut, 

und den zur Erlöschung der Welt führenden Pfad hat der 

Tathāgata entfaltet.  

Was da in der Welt mit ihren guten und bösen Geistern, 

ihren Brahma-Göttern, den Scharen der Asketen und 

Priester, Götter und Menschen gesehen, gehört, empfun-

den, erkannt, erreicht, erstrebt, im Geiste erwogen wird, 

das hat der Tathāgata völlig durchschaut: eben darum 

heißt er der Tathāgata.41  

 

 

Im ersten Kapitel haben wir erklärt, dass der Buddhismus 

nicht akzeptiert oder glaubt, dass Glück und Leid als Früchte 

alter Handlungen, die in früheren Leben begangen wurden, in 

uns aufsteigen, oder dass sie von Gott verordnet entstehen. 

Vielmehr hängen Glück und Leid davon ab, ob man richtig 

oder falsch in Bezug auf das Gesetz von paṭiccasamuppāda 
 

40 Der in Soheit Angekommene, einer der „nur so” ist; der von 

Buddha favorisierte Begriff, wenn er von sich selbst sprach. 
41 AN IV, 23 Loka Sutta 



78     Unter dem Bodhibaum 

(Bedingte Zusammenentstehung) handelt. Darauf wollen wir 

noch etwas näher eingehen.  

Wenn wir allgemein über irgendeine Art von Phänomen 

sprechen, gleich ob geistig oder körperlich, belebt oder unbe-

lebt, bezogen auf menschliche Wesen oder nicht, verwenden 

wir das Wort idappaccayatā (Konditionalität). Das Gesetz 

der Konditionalität ist umfassend und allgemein. Wenn wir 

speziell über fühlende Wesen, die Gefühle von Glück und 

Leid erfahren, sprechen, benutzen wir das Wort paṭiccasa-

muppāda. Es ist anwendbar auf die Dinge, die sich im geisti-

gen Erleben, in der inneren Welt des Bewusstseins, abspielen 

und bezieht sich ganz spezifisch darauf, wie Leiden in füh-

lenden Wesen entsteht. Grundsätzlich verweisen beide Be-

griffe auf das gleiche Prinzip, das gleiche Gesetz, sie unter-

scheiden sich aber in Bezug darauf, wie wir dieses Gesetz 

anwenden und beobachten. 

 
 

Das Gesetz des Entstehens 
 

Wenn wir im Einklang mit den buddhistischen Prinzipien 

sprechen, verwenden wir weder das Wort „erschaffen“ noch 

das Wort „Schöpfer“. Stattdessen sprechen wir von entstehen 

und verursachen ohne die anthropomorphen Implikationen 

einer dahinterstehenden Absicht oder eines Willens. Wenn 

jemand fragen würde, „Wer hat die Welt erschaffen?“, würde 

diese Frage im buddhistischen Kontext keinen Sinn ergeben. 

Der Buddhismus kann auf eine solche Frage nicht antworten, 

weil sie nicht richtiggestellt wurde. Wenn die Frage aller-

dings so formuliert wird, „Wie kommt die Welt zustande?“ 

oder „Wie ist die Welt entstanden?“, gibt es eine direkte bud-

dhistische Antwort: Die Welt entsteht durch das Gesetz von 

idappaccayatā:  



Das natürliche Gesetz der Konditionalität     79 

„Weil dieses existiert, existiert dieses, weil dieses entsteht, 

entsteht dieses.“42 

 

Wenn man glaubt, dass die Erde ein herausgeschleudertes 

Fragment der Sonne ist, bedeutet dies, dass die Existenz der 

Erde von der Sonne abhängt. Auch wenn man davon ausgeht, 

dass sie in einem Nebel aus stellaren Gasen oder etwas in der 

Art geformt wurde, ist es immer noch so, dass das entspre-

chend dem Gesetz von idappaccayatā geschah. Etwas musste 

existieren, damit andere Dinge daraus entstehen konnten und 

dieses Etwas entstand wiederum aus anderen Dingen. Mit 

diesem breiten, allgemeinen Verständnis der Konditionalität 

beziehen wir uns auf idappaccayatā. Die Welt entstand auf-

grund der Konditionalität, sie hat die Welt ins Dasein ge-

bracht. Bitte versteht idappaccayatā in dieser Weise. 

Wenn wir glauben, dass die Erde aus der Sonne stammt, 

bedeutet dies, dass sie aufgrund der Gesetzmäßigkeit von 

idappaccayatā dort herausgerissen wurde. Natürlich ist die 

nächste Frage, woher die Sonne kommt. Wir antworten, dass 

auch die Sonne aus der einen oder anderen Ursache nach dem 

gleichen Gesetz der Konditionalität entstand. Egal, wie weit 

man die Dinge zurückverfolgt, alles kommt von idappacca-

yatā und hängt davon ab. Sobald es diese Welt gibt, entstehen 

 

42 Einige übersetzen: „Weil dies existiert, entsteht jenes; durch das 

Entstehen von diesem, geschieht jenes.“ 

Die hier verwendete Übersetzung ist jedoch näher am Original. 

(Siehe A X, 92 und S 12, 49) 

Bhikkhu Ñānananda: „In dieser Formel müssen wir die beiden 

Elemente, die ein Paar bilden, und die Konditionalität zwischen 

ihnen analysieren. „Jenes“ impliziert etwas außerhalb dieses Paares 

und das ist irreführend. Paṭiccasamuppāda muss zwischen den 

Elementen des Paares gesehen werden. Der Trick liegt in der Mitte, 

es macht keinen Sinn, sich an den Enden festzuhalten. Und sogar 

die Mitte muss losgelassen, darf nicht ergriffen werden.”  



80     Unter dem Bodhibaum 

Dinge auf ihr aufgrund der Konditionalität. Wasser, Bakte-

rien, Pflanzen, Tiere und Menschen erschienen auf diesem 

Planeten durch Konditionalität. Dieses Gesetz gilt für alles, 

es ist universell: Dieses entstand durch dieses, das wiederum 

entstand durch das, und endlos so weiter. Beobachtet, wie 

alles, was entstanden ist, geboren wurde oder geschehen ist, 

aufgrund von Ursachen existiert. Dies setzt sich auch in die 

Zukunft fort. Gleich, wie weit wir vielleicht zurück in die 

Vergangenheit oder vorwärts in die Zukunft gehen - alles 

kann auf idappaccayatā zurückgeführt werden. Dies ist die 

grundlegende Gesetzmäßigkeit, die untersucht werden muss. 

 

 

Universelles Gesetz und Leid 

 
Falls einige von euch immer noch am Wort „Gott“ hängen, 

könnte es interessant sein zu wissen, dass wir im Thailändi-

schen ein Wort mit der im Wesentlichen gleichen Bedeutung 

haben. Es klingt sogar ziemlich gleich: gōt. Das thailändische 

gōt bedeutet „Gesetz“.  

Gott ist für uns gleichbedeutend mit der der Natur inne-

wohnenden Gesetzmäßigkeit, die es, wenn man im Einklang 

damit weise und vollständig praktiziert, ermöglicht, jegliches 

dukkha zu löschen. Dieses Naturgesetz erfüllt die Funktionen 

des Erschaffens der Welt, der Erhaltung und Bewahrung der 

Welt und des Zerstörens der Welt. Es hat alle Attribute, die, 

zum Beispiel im Vedanta, mit Gott in Verbindung gebracht 

werden.  

 

Um die Unterscheidung zwischen idappaccayatā und paṭic-

casamuppāda leicht verständlich und klar zu halten, merkt 

euch bitte: Wenn wir allgemeine, universelle Begriffe benut-

zen, um über irgendetwas zu sprechen, verwenden wir idap-

paccayatā, das universelle Gesetz der Natur. Sprechen wir 

aber speziell über fühlende Wesen und ihre Erfahrungen, vor 



Das natürliche Gesetz der Konditionalität     81 

allem, wenn es sich um dukkha handelt, verwenden wir 

paṭiccasamuppāda.  

Seien es Pflanzen, Tiere oder Menschen, ihre Körper, alle 

physischen und materiellen Aspekte ihres Lebens und ihrer 

Welt entstehen und entwickeln sich nach dem Gesetz der 

Konditionalität. Aber die Aspekte der Erfahrung, die in ihren 

Köpfen entstehen, insbesondere Glücksgefühle, schmerzliche 

Gefühle, Freude und Elend geschehen aufgrund des Gesetzes 

der Bedingten Zusammenentstehung.43 Das gilt für Men-

schen, Tiere und sogar Pflanzen (vorausgesetzt, Pflanzen 

haben auch Bewusstsein und die Sensibilität, um dukkha zu 

erfahren). 

Um die Angelegenheit noch deutlicher zu machen, die ma-

teriellen oder körperlichen Anteile in jedem von uns rühren 

von idappaccayatā her. Die Empfindungen, die dukkha, 

schmerzlich oder leidhaft sind, die psychischen Phänomene, 

ergeben sich aus dem Gesetz von paṭiccasamuppāda. In ei-

nem Menschen kommen diese beiden Aspekte zum Tragen. 

Alle materiellen, physischen Aspekte entstehen und ge-

schehen aufgrund des Gesetzes der Konditionalität. Auf der 

anderen Seite sind die geistigen Gefühle von Glück und Leid 

eine Sache des Gesetzes der Bedingten Zusammenentste-

hung. 

Bedauerlicherweise werden diese beiden Worte ganz oft 

durcheinandergebracht und synonym verwendet. Im Allge-

meinen treffen Buddhisten keine klare Unterscheidung zwi-

schen idappaccayatā und paṭiccasamuppāda. Zum Beispiel 

habe ich von buddhistischen Autoren gelesen, dass die Sonne 

wegen paṭiccasamuppāda, dem Bedingten Zusammenentste-

hen, aufgeht. Das ist nicht richtig, sie sollten sagen, dass dies 

aufgrund von idappaccayatā geschieht. Sie sollten paṭicca-

 

43 Vedanā ist ein zentraler Begriff im paṭiccasamuppāda. Die Über-

setzung ‘Gefühl’ ist sowohl angemessen als auch irreführend; siehe 

Worterklärungen. 



82     Unter dem Bodhibaum 

samuppāda nur für Angelegenheiten des Geistes verwenden, 

insbesondere jener, die sich auf Leiden, sein Entstehen und 

sein Erlöschen beziehen. Diese Verwirrung ist allerdings weit 

verbreitet, sogar hier in Thailand. Das ist unnötig, da es sehr 

einfach ist, eine klare Unterscheidung zwischen idappacca-

yatā und paṭiccasamuppāda zu treffen. Bitte verwendet diese 

Begriffe auf die richtige Weise.44 
 

 

Glück und Leid entsteht, verändert sich und vergeht 
 

Auf die Frage, woher Freude und Leid kommen, können wir 

antworten, dass sie durch das Gesetz von idappaccayatā und 

speziell aufgrund von paṭiccasamuppāda entstehen. Es mag 

andere geben, die glauben, dass Leiden und Freude von ei-

nem persönlichen Gott stammen, aber das hat keine Bedeu-

tung für uns. Für uns ist es die Gesetzmäßigkeit von idappac-

cayatā, der „unpersönliche Gott“, der alles geschehen lässt. 

Um das zu verstehen, müsst ihr wissen, wie sich der unper-

sönliche Gott des Buddhismus von einem persönlichen Gott 

unterscheidet. Wenn wir diesen Punkt richtig verstehen, wer-

den wir in der Lage sein, unsere Diskussion sinnvoll fortzu-

setzen. 

Der Pāli Ausdruck für den „persönlichen Gott“ ist issara 

(sanskrit: ishvara). Der Buddha weist ausdrücklich darauf 

 

44 Das Gleiche gilt für die allzu weitgefasste Verwendung der Be-

griffe „Gesetz des kamma“ und „kamma“ (sanskrit: karma). Kor-

rekt heißt kamma „Handlung/Aktion“ und ist nicht das Gleiche wie 

das Kausalgesetz, dem Handlungen unterworfen sind: kamma-

niyama.  

Das Gesetz des kamma (kamma-niyama) beschränkt sich auf 

den ethischen Aspekt willentlicher Handlungen (kamma-cetanā) 

und deren Folgen (vipāka) und ist weder so weitgefasst wie idap-

paccayatā noch so tiefgründig wie paṭiccasamuppāda. 



Das natürliche Gesetz der Konditionalität     83 

hin, dass Glück und Leid nicht wegen issara auftreten. Dar-

über hinaus entstehen weder Glück noch Leiden, auch nicht 

durch altes kamma, das in sogenannten früheren Leben ange-

häuft wurde, wie einige behaupten. Er betonte auch, dass 

Glück und Leid (sukha und dukkha) nicht ohne Ursachen und 

Bedingungen auftreten. Sukha und dukkha sind nicht eine 

Frage des Glücks oder des blinden Zufalls. Sie treten auf-

grund von Ursachen und Bedingungen auf, das heißt auf-

grund der Gesetzmäßigkeit von paṭiccasamuppāda, der glei-

chen grundlegenden Gesetzmäßigkeit wie idappaccayatā, nur 

eben auf die Erfahrungen fühlender Wesen bezogen, die von 

ihnen als Glück oder Leid empfunden werden. Folglich müs-

sen wir, wenn wir etwas über sukha und dukkha erfahren 

wollen, etwas über paṭiccasamuppāda lernen. 

Wenn wir gefragt werden, „Was ist idappaccayatā?“, 

antworten wir, dass es die Gesetzmäßigkeit ist, die alle Dinge 

entstehen, in Veränderung weiterbestehen und vergehen lässt. 

Alles entsteht durch das Gesetz von idappaccayatā, nimmt 

seinen Verlauf, verändert sich und endet oder erlischt durch 

das Gesetz von idappaccayatā. Auch Glück und Leid entste-

hen, verändern sich fortwährend und vergehen dann genau 

wie alles andere. Seien es materielle Dinge oder der Stoff, 

aus dem sich Erleben zusammensetzt, die Charakteristiken 

des Entstehens, Bestehens und Vergehens treten immer auf 

Grund von idappaccayatā auf. 

Es ist notwendig, die Symptomatik des Entstehens, Beste-

hens und Vergehens aufgrund von idappaccayatā zu be-

obachten, zu erkennen und zu kontemplieren. All das kann 

als Strom des Werdens beschrieben werden, aber nie in Be-

zug auf einen Schöpfer. Es ist einfach das Wesen aller Dinge 

dieser Welt, dass sie entstehen, weiterbestehen in Verände-

rung und vergehen, immer und immer wieder. Es ist einfach 

der Prozess des Werdens aufgrund von idappaccayatā. Wenn 

ihr diese drei Aspekte des Prozesses des Werdens verstanden 

habt, habt ihr idappaccayatā verstanden. 



84     Unter dem Bodhibaum 

Gott entstand aus idappaccayatā  
 

Wir haben das Privileg sagen zu können, dass in Indien vor 

dem Erscheinen des Buddha die Begriffe idappaccayatā und 

paṭiccasamuppāda nicht existierten. Stattdessen glaubten die 

meisten Menschen dieser Zeit, dass ein Gott oder Götter Din-

ge geschehen lassen. Andere wiederum bestritten, dass es so 

etwas wie Kausalität überhaupt gibt. Niemand sprach von 

idappaccayatā oder paṭiccasamuppāda. Der Buddha war der 

Erste, der diese beiden Worte benutzte. Es gab diejenigen, die 

alles, was geschieht, auf Gott zurückführten, es gab diejeni-

gen, die behaupteten, es gebe keinen Grund, keine Ursache 

und keinen Sinn, warum Dinge geschehen, und es gab auch 

noch diejenigen, die einen radikalen Materialismus predigten. 

Da keine dieser Gruppen etwas von idappaccayatā und 

paṭiccasamuppāda wusste, können wir sicher sagen, dass 

diese Worte in der Welt nicht existierten, bis der Buddha er-

schien. 

Um diese Unterscheidung noch weiter zu treiben, wenn 

die Frage gestellt wird, woher Gott kommt und wie Gott be-

steht, können wir ganz einfach antworten, dass auch der per-

sönliche Gott entsprechend dem Gesetz der Konditionalität 

entsteht und besteht. Der unpersönliche Gott, idappaccayatā 

aber, ist die einzige Ausnahme von diesem Gesetz, weil es 

sich hier um das grundlegende Naturgesetz selbst handelt. 

Auch diese subtile Unterscheidung zu treffen, ist notwendig, 

um idappaccayatā richtig zu verstehen. 

Als die Menschen in der Lage waren, Aktion und Reaktion 

zu beobachten, d. h. kamma, die Früchte des kamma (vipaka) 

und die Gesetzmäßigkeit (niyama) des kamma, schrieben sie 

das alles Gott zu. Ihrer Meinung nach regelt Gott kamma und 

vipaka. Sie kamen nicht auf den Gedanken, dass Handlung 

und die Ergebnisse der Handlung einfach die Funktionsweise 

von idappaccayatā sein könnten. Ein derartiges Verständnis 

des kamma-Gesetzes ist nicht das Gleiche wie idappacca-



Das natürliche Gesetz der Konditionalität     85 

yatā. Nur aus der Perspektive von Ursachen und Bedingun-

gen gesehen - nur wenn die gegenseitige Bedingtheit dessen, 

was „Aktion“ und dessen, was „Reaktion“ genannt wird, mit-

einbezogen wird, ist das kamma-Gesetz das Gleiche wie 

idappaccayatā. Und dieses kamma-Gesetz, das nichts anderes 

als idappaccayatā ist, bedarf keiner Entität über oder jenseits 

von Konditionalität selbst. 

Der Punkt ist hier nicht, eine Auseinandersetzung zu ge-

winnen oder andere zu konvertieren, sondern auf faire Weise 

die verschiedenen Lehren zu verstehen, auch diejenigen, mit 

denen wir nicht einverstanden sind. Wir können das Ver-

ständnis anderer respektieren, ohne zu streiten. Also lasst uns 

höflich mit solchen Unterschieden umgehen. Bitte überlegt 

sorgfältig und gelangt zu eurem eigenen Schluss: Erschuf 

Gott das Gesetz von idappaccayatā oder hat das Gesetz von 

idappaccayatā Gott erschaffen? 

Man könnte sich dieser Frage aus der Perspektive nähern, 

dass Gott eine menschliche Vorstellung ist und dass ein Ent-

wicklungsprozess dazu führte, dass diese Vorstellung in die 

Welt gesetzt wurde. Für unsere lange zurückliegenden Vor-

fahren waren in der Welt geheimnisvolle Kräfte und heilige 

Mächte am Werk. Schließlich führte dies zu der Idee einer 

heiligsten und höchsten Macht, die sie „Gott“ nannten. Wenn 

ihr genau nachdenkt, könnt ihr sehen, dass Gott nur eine Vor-

stellung ist, die in den Köpfen der Menschen zu einem be-

stimmten Zeitpunkt ihrer Entwicklung aufgetreten ist. Dann 

werdet ihr sofort erkennen, wie Gott aufgrund der Gesetzmä-

ßigkeit von idappaccayatā entstanden ist. 

In den alten Zeiten begannen die frühen Menschen zu 

denken und Dinge zu benennen. Ihr Denken entwickelte sich 

bis zu der Vorstellung, dass allem, was es gibt, etwas wie 

Geist, Bewusstsein oder Seele innewohnt. Die Art zu denken, 

die moderne Menschen als Animismus bezeichnen, erschien 

in den Köpfen jener Altvorderen. Sie nahmen ferner an, dass 

diese Geister große Macht hatten und von zentraler Bedeu-

tung für das, was geschah, waren. Sie sahen in ihnen die Fä-



86     Unter dem Bodhibaum 

higkeit verschiedene Dinge zu kontrollieren. Hinter diesen 

kleineren Geistern standen größere (Götter), die Macht über 

die kleineren hatten. Schließlich führte diese Denkrichtung zu 

dem Glauben an einen allmächtigen Geist. Sie nannten diesen 

allmächtigen Geist, diese Macht, Gott. So entstand die Vor-

stellung von Gott durch und aufgrund von idappaccayatā, 

wie alles andere auch. So zumindest sieht der Buddhismus 

dies. 

Idappaccayatā regiert alles, ohne dass es Bewusstsein, In-

tentionalität oder einer Entität bedarf.  

Es ist euch völlig freigestellt, dieses Thema zu untersu-

chen eure eigenen Schlüsse zu ziehen, zuzustimmen oder 

nicht und zu glauben, was ihr wollt. Solltet ihr zum gleichen 

Ergebnis wie der Buddhismus kommen, werdet ihr sehen, 

dass das Gesetz von idappaccayatā alle materiellen Dinge, 

alle geistigen Dinge, alle Dinge - auch die Vorstellung von 

Gott - entstehen lässt. 

 



Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben überwinden     87 

Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben 

überwinden  

(Die Devatā:) „Die innere Wirrnis und die äußere Wirrnis, 

die Wesen sind in Wirrnis verstrickt. 

Mit Knoten innen und mit Knoten außen,  

Das frage ich dich, Gotama: Wer kann die Wirrnis entwir-

ren?“ 

 

(Der Tathāgata:) 

 „Der in der sittlichen Zucht fest steht,  

der weise Geist und Erkenntnis schult,  

der eifrige und scharfsichtige Kultivierende, 

er kann die Wirrnis entwirren.  

Bei denen Begierde und Hass und Nichtwissen beseitigt 

wurden, 

die Arahants, bei denen die weltlichen Einflüsse vernichtet 

sind, 

für sie ist die Wirrnis entwirrt.  

Wo Name und Form restlos aufgehoben wird,  

ebenso wie Sinnesgeprassel und Formvorstellung,  

dort wird diese Wirrnis durchtrennt.“45 

 

 

Nach der Diskussion der allgemeinen Grundsätze von idap-

paccayatā lasst uns nun einen Blick auf uns selbst, auf unsere 

Seite der Dinge werfen. Die Vorstellung von uns selbst, von 

 

45 SN 1, 23 Jatā Sutta 



88     Unter dem Bodhibaum 

der wir als „Selbst“ oder „Seele“ sprechen könnten, auch sie 

ist ein Produkt der Konditionalität. Das Gesetz der Konditio-

nalität erzeugt Vorstellungen von attā, Selbst, Seele oder Ego 

- wie immer wir das auch nennen wollen. Sie entstehen auf-

grund von Ursachen und Bedingungen, sie haben keine eige-

ne Existenz. Folglich können Konzepte wie attā, Selbst, Ego 

und Seele nicht mit der Einsicht in das Gesetz der Konditio-

nalität koexistieren. Sie stehen im Gegensatz zu ihr; Einsicht 

und Verblendung gehen nicht zusammen. Wenn man idap-

paccayatā wirklich sieht, verschwinden derartige Konzepte 

eines Selbst und einer Seele. Wenn man immer noch an sol-

che Vorstellungen glaubt und sich an sie klammert, hat man 

das Gesetz der Konditionalität nicht verstanden. Deshalb ha-

ben wir im Buddhismus die Lehre des Nicht-Selbst (anattā). 

Alles geschieht durch das Gesetz der Konditionalität, ohne 

dass es ein selbst-existentes beständiges Ego oder eine Seele 

gäbe. 
 

 

Verspottet anattā nicht 
 

Einige, vielleicht die meisten Menschen denken, dass diese 

Sache mit dem Nicht-Selbst verrückt oder dumm sei. Das 

Fehlen eines attā oder Selbst erscheint ihnen verwirrend, weil 

sie darauf bestehen, ein gutes Selbst oder ein besonderes 

Selbst oder ein höchstes Selbst zu besitzen. Die Menschen 

denken, sie müssen einfach ein Selbst haben. Wir sagen ihnen 

aber, dass kein derartiges attā zu finden ist und dass anattā 

(Nicht-Selbst) zu verstehen das Wichtigste ist, um das Auf-

treten von dukkha in diesem Leben zu verhindern, damit das 

Leben nicht beißen kann. Wenn das Konzept des Selbst er-

scheint, beißt das Leben seinen Besitzer. Ein Leben ohne 

Selbst heißt frei zu sein von allen Problemen und von allem 

Leiden. Nicht-Selbst zu verstehen ist deshalb von entschei-

dender Bedeutung. 



Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben überwinden     89 

Dukkha, der Zustand der „Selbst-Qual“, entsteht aus dem 

Geist, der die Vorstellung eines Selbst enthält, der sich an ein 

Selbst klammert. Dieses geistige oder spirituelle Festhalten 

ist wie ein schweres Gewicht oder eine Last, die man trägt. 

Wann immer Hände und Arme eine schwere Last tragen 

müssen, werden sie müde und fangen sogar an, unter dem 

Gewicht zu schmerzen. Wenn die Belastung eines Selbst im 

Geist getragen wird, ist es nicht anders, denn attā ist schwer 

zu ertragen (dukkha). Der Geist belastet sich selbst durch das 

Festhalten an einem Selbst, durch das Festhalten am Ego-Ich. 

Und gerade so, wie wir materielle Lasten absetzen können, 

kann sich auch der Geist von der Last von attā, Selbst, Ego-

Ich, befreien. 

Dieses dukkha des Tragens von Lasten hat sowohl positive 

als auch negative Aspekte. Bitte glaubt nicht, dass die positi-

ve Seite nicht auch eine Last sein könnte. Die positiven As-

pekte sind ebenso belastend wie die negativen Aspekte. Sie 

sind Gegensätze, aber ebenso beschwerend. Wir können so-

wohl auf negative als auch auf positive Weise festhalten; in 

jedem Fall werden wir gebissen. Etwas Positives kann uns 

dazu verleiten, daran noch stärker zu klammern als an etwas 

Negativem. Wir mögen das Positive, ohne zu wissen, dass es 

eine schwerere Last ist. Manchmal sind die Schmerzen und 

die Not aufgrund von etwas Positivem noch größer als dieje-

nigen, die durch etwas Negatives entstehen. Beide sind Be-

lastungen; aber Leid und Qual entstehen vor allem, weil wir 

uns in Dinge verliebt haben, an denen wir uns als etwas Posi-

tivem festhalten.  
 

 

Das Festhalten an einem Selbst ist die größte Last 
 

Ihr müsst erkennen, dass es nichts Schwereres gibt als das 

Festhalten an der Vorstellung eines Selbst. Wo es ein Selbst 

gibt, gibt es Belastung und nichts ist eine größere Last als ein 

Selbst. Was noch schlimmer ist - wenn das Selbst-Konzept 



90     Unter dem Bodhibaum 

auftaucht, folgt ihm die Selbstsucht auf dem Fuß. Die Belas-

tung breitet sich dann auf andere aus; sie nutzt andere aus, 

schädigt und missbraucht sie. Wir bürden unsere Last der 

Welt auf. Selbstsucht ist die schwerste Belastung, die die 

Welt zu tragen hat. Das Festhalten an einem Selbst führt zu 

Selbstsucht, die weiterführt zu Gewinnsucht, zu Konflikt und 

Kampf, die die Welt erfüllen und quälen. 

Bitte schaut genau hin und prüft sorgfältig. Ihr könnt si-

cher selbst erkennen, dass Selbstsucht die ganze Welt domi-

niert. Unser gesamtes Universum wird von Selbstsucht be-

stimmt. Selbstsucht versucht die Welt dazu zu zwingen, nach 

ihren Wünschen zu funktionieren, und so können wir sagen, 

dass alle Probleme und Krisen dieser Welt aus der Selbst-

sucht entstanden sind: wirtschaftliche Probleme, politische 

Krisen, Ausbeutung von Frauen und Kindern, Umweltzerstö-

rung, Kriminalität und der ganze Rest. Es gibt keine einzige 

Krise, der die Selbstsucht nicht zugrunde liegen würde. Wenn 

wir die Selbstsucht und die Probleme, die sie verursacht, be-

seitigen wollen, müssen wir Dummheit und Missverstehen 

hinsichtlich des Selbst beseitigen. Wie dies zu tun ist, ist un-

ser Thema hier. 

Zum besseren Verständnis können wir unsere gegenwärti-

ge Situation mit der vor zehntausend oder sogar vor hundert-

tausend Jahren vergleichen, als unsere waldbewohnenden 

Vorfahren noch nackt herumliefen. Damals war die Selbst-

sucht minimal, weil die Menschen nicht so viele Dinge hat-

ten, die sie sich wünschen konnten, wie wir das heute tun. 

Mit wenigen wünschenswerten Dingen waren auch ihre 

Wünsche und ihre Selbstsucht gering. Als sich die Waldmen-

schen allmählich im Laufe der Jahrhunderte und Jahrtausende 

entwickelten, wuchs die Selbstsucht zusammen mit der mate-

riellen Entwicklung. Bei der riesigen materiellen Entwick-

lung der Neuzeit angekommen, ist das Leben erfüllt von 

Selbstsucht. Heutzutage ist die Selbstsucht überall und regiert 

die Welt.  



Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben überwinden     91 

Das vordringliche Problem dabei ist, je selbstsüchtiger wir 

sind, desto mehr verhalten wir uns in einer Weise, die uns 

selbst und andere ausbeutet und schadet. Ist das nicht absurd? 

Ausgerechnet unser Eigeninteresse, unsere Egozentrik und 

unser übermäßiges Um-uns-selbst-kreisen peinigt uns selbst 

und andere.  

Die moderne Welt hat das Bildungswesen auf ein sehr ho-

hes Niveau entwickelt und verbreitet die moderne Schulbil-

dung überall. Viele von uns sind nach langen Jahren in der 

Schule hochgebildet. Trotz all ihrer Stärke aber liegt die 

Schwäche der modernen Erziehung darin, dass sie nichts oder 

nicht viel tun kann, um die Selbstsucht zu begrenzen oder zu 

verringern. Tatsächlich scheinen moderne Erziehungsmetho-

den ganz im Gegenteil die Selbstsucht oft noch auf subtile, 

tiefgreifende und komplexe Weise zu unterstützen und zu 

stärken. Derartige Selbstsucht und Erziehung zur Selbstsucht 

verhindern wirklichen Frieden in der Welt. 

Heute haben wir Stufen der materiellen und technologi-

schen Entwicklung erreicht, die unbeschreiblich sind. Wir 

haben Strom, Fernseher, Computer, Autos, Flugzeuge und 

viele andere Dinge, von denen unsere Vorfahren nicht einmal 

hätten träumen können. Warum also haben wir keinen Frie-

den in unserer Welt? Trotz all unserer modernen Entwicklun-

gen, warum haben wir stattdessen so viele Krisen - Krisen, 

die zuzunehmen scheinen und immer schlimmer werden? 

Unsere Vorfahren in den Wäldern hatten nicht einmal Klei-

dung und sie hatten auch nicht die Probleme, die die moderne 

Menschheit jetzt hat. Wir haben eine, durch moderne Erzie-

hung geprägte, zunehmende Selbstsucht. Wir müssen einen 

Weg finden, um diese Situation aufzulösen und um zu ver-

stehen, wie es dazu kam. Befreit euch von Selbstsucht, und 

Frieden wird erscheinen. 

Es ist sowohl amüsant als auch erbärmlich, dass wir so 

stolz auf unsere Entwicklung und unseren Fortschritt sind. 

Dennoch haben wir aufgrund unserer Selbstsucht alle mögli-

chen Probleme, die wir nicht haben sollten. Unsere Vorfahren 



92     Unter dem Bodhibaum 

hatten keine Probleme mit Drogen, Umweltverschmutzung 

und Atomwaffen. Welche Entwicklung findet da wirklich 

statt? Zu einem großen Teil entwickeln wir doch nur durch 

Selbstsucht und dem Festhalten an einem Selbst entstandene 

Krisen. Dadurch wiederum stürmen Unsicherheiten und 

Ängste auf uns ein. Bis wir gelernt haben, uns nicht-

selbstsüchtig und friedlich zu entwickeln, gibt es wirklich 

nicht viel für uns, worauf wir stolz sein könnten. 
 

 

Die Geister lachen über uns 
 

Warum überlegen wir nicht einmal eine Minute, ob diese 

Menschen, die in den Wäldern lebten, nicht vielleicht über 

unsere heutige Situation lachen würden? Sie hatten keines 

dieser modernen Probleme, die uns so beunruhigen - Um-

weltverschmutzung, Suchtmittel, immer mehr psychische 

Erkrankungen - aber wir haben sie alle. Sie hatten sie nicht - 

wir haben sie. Wenn sie uns jetzt sehen könnten, würden sie 

über den irrwitzigen Zustand, indem wir uns befinden, sicher 

lachen. 

Schaut euch die Welt heutzutage an. Es ist Zeit, unsere 

Fehler und die Unausgewogenheit der modernen Entwick-

lung, die zu sehr auf materielle Güter ausgerichtet ist, zu er-

kennen. Wir töten einander mehr denn je zuvor. Menschen 

begehen in größerer Zahl Selbstmord. Abtreibungsraten stei-

gen. Wir müssen ständig mehr Gefängnisse und psychiatri-

sche Kliniken bauen. Militär und Polizei werden ständig auf-

gestockt und der globalisierte Waffenhandel wächst stetig. 

Unsere Vorfahren, die Waldmenschen, kannten nichts davon. 

Wir sollten uns vor ihnen schämen. Wenn sie uns nur sehen 

könnten - wie sehr würden sie lachen! 

Hätten wir all diese Probleme nicht, könnten wir uns tat-

sächlich als fortgeschrittener betrachten. Sie waren nicht so 

zivilisiert und entwickelt, doch wir sind es, die sich mit all 

diesen Problemen, die für sie lachhaft wären, herumschlagen 



Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben überwinden     93 

müssen. Wir sind in dieser misslichen Lage wegen der 

Selbstsucht. Selbstsucht ist abhängig von der Empfindung, 

ein Selbst zu besitzen, abhängig vom Glauben an das Kon-

zept eines Selbst oder eines Individuums. Um das Selbst-

Empfinden korrekt zu beseitigen und das Selbst-Konzept 

loszulassen, haben wir die Lehre von anattā. Der Zweck der 

Nicht-Selbst-Lehre ist ein Leben, das von achtsamer Weisheit 

regiert wird und das frei von Ego-Ich ist. Das Ziel des Bud-

dhismus ist diese Verwirklichung und ein Leben, das kein 

Ego-Ich braucht, und somit frei von Selbstsucht und all den 

damit verbundenen Problemen und Leiden ist. 

Wir Thais haben ein Sprichwort, phii huaror, was bedeutet 

„die Geister lachen“. Phii sind die Geister der Bäume, Flüsse, 

Berge, Erde, Himmel und von allem anderen, was in der Na-

tur wichtig ist. Über phii zu sprechen ist für Thais völlig 

normal. Haben europäische Kulturen ein Konzept wie dieses? 

Die Geister, die phii, lachen über die Torheit der Menschen. 

Ob Geister, Engel oder was auch immer, sie können nicht 

umhin, als über den Wahn von uns Menschen zu lachen, da 

wir so viele falsche und destruktive Dinge tun, die uns selbst 

großes Leid bescheren. Oder vielleicht weinen sie auch aus 

Mitgefühl. 

Mit den Geistern ist es das Gleiche wie mit unseren Vor-

fahren, die auch gelacht hätten, aber diese Vorfahren gibt es 

nicht mehr. Die Geister jedoch sind immer noch hier, überall 

um uns herum, und sie lachen über die Dummheit der Men-

schen, die so viel falsch machen, so viel Schaden anrichten, 

so dass unser Leben voller Probleme und die Welt voller Kri-

sen ist. 

Wenn wir ein wenig beschämt wären und es uns verlegen 

machen würde, von den Geistern verspottet zu werden, wür-

den wir vielleicht nicht so viele törichte und schädliche Dinge 

tun. Wir würden vielleicht nicht so falsch handeln, und es 

gäbe mehr Frieden in der Welt, wenn wir uns nur ein wenig 

vor uns selbst dafür schämen würden, dass die Geister uns 

verspotten. 



94     Unter dem Bodhibaum 

Unkenntnis von idappaccayatā  
 

Im Buddhismus haben wir ein bestimmtes Wort für den Zu-

stand der Unkenntnis oder des Nichtverstehens von idappac-

cayatā und anattā. Dieses Wort ist avijjā und bezeichnet spe-

ziell das Nicht-Wissen dessen, das gewusst werden sollte. Es 

hat nichts mit einem Mangel an gesundem Menschenverstand 

oder einem Mangel an Wissen in akademischen Bereichen, 

von obskuren Trivialitäten oder übermäßigen Datensamm-

lungen zu tun. Nichtwissen versteht die Konditionalität nicht, 

was natürlich das ist, was gewusst werden sollte. 

 

Avijjā, insbesondere Nichtwissen hinsichtlich idappaccayatā, 

ist die Grundlage und die Stütze abergläubischer Vorstellun-

gen, Überzeugungen und Praktiken.46 Wir sprechen hier von 

Aberglauben, weil die darauf beruhenden Handlungen unver-

nünftig sind, kaum eine Grundlage in der Wirklichkeit haben, 

und sie nicht wirklich erreichen, was sie zu erreichen vorge-

ben. Sie resultieren aus den Gefühlen und Emotionen der 

Menschen, die Konditionalität nicht verstehen. All die dum-

men, törichten und geschmacklosen Dinge, die wir als aber-

gläubisch bezeichnen, entspringen der Unkenntnis und dem 

Nichtverstehen der Konditionalität. Dies bedeutet auch, dass 

Aberglauben und Selbstsucht oft Hand in Hand gehen. 

Unsere Vorfahren waren in ihrer Erfahrung und ihrer Sen-

sibilität im täglichen Leben animistisch geprägt. Sie sahen 

heilige Geister in allen möglichen Dingen, in Bäumen, Fel-

sen, Flüssen, Sternen, der Sonne und dem Mond. Sie nahmen 

an, diese Geister seien ursächlich verantwortlich dafür, wie 

die Dinge geschahen. Sie verehrten diese Geister, um ihre 

 

46 Sayasatra, die Wissenschaft des Schlafens (in Unwissenheit): 

Falsches Verständnis davon, wie natürliches Gesetz und natürliche 

Pflicht funktionieren, etwas kausale Wirksamkeit zuzuschreiben, 

wo sie nicht existiert und sich dementsprechend zu verhalten. 



Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben überwinden     95 

Gunst zu erwerben. Als sich ihr Verständnis entwickelte, 

ersannen sie Götter, stärkere Versionen dieser Geister. Diese 

Glaubensentwicklung mündete schließlich in dem Glauben 

an einen allmächtigen Gott. So beteten sie diesen höchsten 

Gott an, beteten zu ihm und baten ihn um Hilfe und Schutz. 

Der Buddhismus wertet solche Überzeugungen als Aber-

glauben, denn diese Menschen wussten nichts über das Ge-

setz von idappaccayatā. Animismus und seine Weiterent-

wicklungen entstanden, weil die Menschen das Gesetz der 

Konditionalität nicht verstanden. Würden die Menschen 

idappaccayatā verstehen, würden sie aufhören, derartige 

Dinge zu glauben. Geistige und spirituelle Kultivierung soll-

ten sich vom Nichtverstehen der gesetzmäßigen Konditionali-

tät zu beginnendem Verständnis und schließlich zum durch-

dringenden Verständnis davon entwickeln. Dann werden wir 

in der Lage sein, alle Dinge richtig zu verstehen, das heißt, zu 

erkennen, wie alles dem Gesetz von idappaccayatā unterwor-

fen ist. 
 

 

Heilige Verwirrung 

 
Als nächstes wollen wir etwas betrachten, das im Thailändi-

schen als „höchste Heiligkeit“ bezeichnet wird.47 Wenn die 

Menschen idappaccayatā nicht verstehen, schreiben sie die 

 

47 Der Schlüsselbegriff hier ist saksit, was man als „heilig“ (sacred 

oder holy) übersetzen kann, obwohl es das nicht wirklich zufrie-

denstellen trifft. Saksit ist sowohl ein Adjektiv als auch ein Sub-

stantiv. Im Englischen bedeutet „sacred“ etwas, das „für einen reli-

giösen Zweck bestimmt ist, und deshalb der Verehrung wert ist; 

geheiligt durch eine Verbindung mit einem Gott oder einem ande-

ren Objekt der Verehrung;gesegnet, geweiht“ (Oxford English Dic-

tionary). Zusätzlich zu dieser Bedeutung enthält der Thaibegriff 

noch Assoziationen wundersamer, mysteriöser Kraft (sakti). 



96     Unter dem Bodhibaum 

höchste Heiligkeit oder die heiligste Kraft einem Gott, einer 

ersten Ursache oder einem Schöpfer zu. Wenn sie besonders 

töricht sind, werden sie Dinge, die sie nicht verstehen, für 

heilig halten, wie etwa Sonne und Mond oder scheinbar ge-

heimnisvolle Kräfte der Natur. In solchen Fällen bezeichnet 

das Wort „heilig“ einfach nur die Dinge, die Menschen nicht 

verstehen. 

Sobald wir idappaccayatā verstehen, werden wir sehen, 

dass es keine wirklich heiligen Dinge gibt. Es ist einfach das 

Gesetz der Konditionalität, das alles regelt und steuert. Oder 

andersherum ausgedrückt, das Gesetz von idappaccayatā ist 

die heiligste heilige Sache im ganzen Universum. Dies ist 

etwas ganz anderes als bei den primitiven Völkern der Vor-

zeit, die alle möglichen Dinge als heilig betrachteten: heilige 

Bäume, heilige Berge, heilige Flüsse, heilige Elefanten, sogar 

heilige Affen. Alles war heilig und sie beteten alles an, auf-

grund ihrer Unkenntnis der Konditionalität.48 Das ist die Stra-

fe und die Gefahr davon, idappaccayatā nicht zu kennen. 

Bei meinem Besuch in Indien vor vielen Jahren gab es in den 

modernen Krankenhäusern, die wir uns ansahen, noch kleine 

Schreine mit dem Bildnis heiliger Kühe und dem Abbild 

Hanumans, dem Affengott. Als wir fragten, wozu diese Bild-

nisse da seien, wurde uns gesagt, sie wären für die Patienten 

zur Verehrung und Anbetung, damit sie sich schneller erholen 

und geheilt werden würden. In Bahnhöfen ebenso wie in 

Krankenhäusern oder an geweihten Badeplätzen gab es sol-

che Abbilder von Hanuman die von Menschen verehrt wur-

den. Diese abergläubischen Objekte und Überzeugungen sind 

 

48 Das soll nicht heißen, dass derartige Glaubensvorstellungen 

schlecht sind. Interessanterweise trugen sie mehr dazu bei, die 

Urwälder Thailands zu schützen als das wissenschaftliche Wissen, 

das in modernen Schulen gelehrt wird, und es der Industrie ermög-

licht, Bäume wesentlich schneller zu fällen als weniger entwickelte 

Menschen es gekonnt hätten. 



Unwissenheit, Selbstsucht und Aberglauben überwinden     97 

immer noch sehr einflussreich, auch in der angeblich so mo-

dernen und fortschrittlichen Welt. Schaut genau hin, dann 

werdet ihr erkennen, dass viele moderne Menschen immer 

noch nichts vom Gesetz der Konditionalität wissen. 

Viele abergläubische Vorstellungen und Praktiken gibt es 

immer noch in der Welt, weil die Menschen idappaccayatā 

ignorieren. So mögen zum Beispiel einige von euch glauben, 

dass die Zahl 13 eine besondere Macht oder Einfluss hat. 

Sobald ihr das Gesetz der Konditionalität versteht, wird die 

Zahl 13 keine Bedeutung mehr haben. Ist es nicht seltsam, 

dass so viele abergläubische Vorstellungen in dieser moder-

nen, wissenschaftlichen Welt immer noch weiterwirken? Sie 

schaffen es, mit der Wissenschaft zu konkurrieren. Bitte lernt 

die Konditionalität eingehend und gründlich kennen. 

Abergläubische Vorstellungen existieren seit Zehntausen-

den von Jahren. Sie gehen zurück auf unsere waldbewohnen-

den Ahnen, die nichts von idappaccayatā wussten. Ihre ani-

mistischen Vorstellungen und ihre abergläubischen Ideen 

entwickelten sich, und jetzt - Zehntausende von Jahren später 

- existieren sie immer noch, weil die Konditionalität nicht 

verstanden wird. Aufgrund unserer Ängste, die aus Unwis-

senheit entstehen, klammern wir uns an Aberglauben. Warum 

ist es notwendig, beim Start eines neuen Schiffes eine Fla-

sche Champagner zu zerbrechen? Was ist der Grund dafür? 

Wir kennen auch im Zeitalter der Wissenschaft idappacca-

yatā immer noch nicht. Ich bitte euch, idappaccayatā zu stu-

dieren - einschließlich paṭiccasamuppāda - weil es tatsäch-

lich unsere Probleme lösen kann. Im Erkennen der Konditio-

nalität werdet ihr auch Nicht-Selbst erkennen. 
 

 

Das Gegenmittel für Unwissenheit und Aberglauben 
 

Jetzt wollen wir eingehender und klarer die Essenz von idap-

paccayatā und paṭiccasamuppāda untersuchen und studieren. 



98     Unter dem Bodhibaum 

Die Grundformel für idappaccayatā lautet wie folgt: 

 

„Weil dieses existiert, gibt es dieses; 

mit der Entstehung von diesem entsteht dieses. 

Weil dieses nicht existiert, existiert dieses nicht; 

mit dem Aufhören von diesem hört dieses auf.“49 

 

Das ist die ganze Formel von idappaccayatā, nicht mehr als 

das. 

Ihr könnt selbst erkennen, dass sie gesetzmäßig, zeitlos, 

uneingeschränkt und unbegrenzt gültig ist. Ihr könnt es auf 

alles zu jeder Zeit anwenden. Es gibt nichts, was nicht in die-

ser Weise geschehen würde. Alles entsteht, besteht, verändert 

sich und vergeht nach dem Gesetz der Konditionalität. Ver-

sucht zu beweisen, dass es falsch ist. Verwendet dazu jeden 

Computer, den ihr wollt - es gibt einfach keine Möglichkeit 

zu zeigen, dass dieses Gesetz falsch sein kann. Man kann 

einfach keine Ausnahme von dieser Regel finden, dass alles 

aufgrund von Ursachen und Bedingungen entsteht, geschieht, 

sich ändert und endet. 

Alles ist in der Tat anattā (Nicht-Selbst). Etwas über die-

ses Gesetz zu stellen oder etwas als diesem Gesetz nicht un-

terworfen anzusehen ist Aberglaube. Weise Praxis besteht 

darin, dieses Gesetz anzuerkennen und diesem Gesetz ent-

sprechend zu leben, in der Erkenntnis, dass nichts gefunden 

werden kann, das ein unabhängiges, dauerhaftes attā (Selbst) 

sein könnte. 

 

49 Siehe unter anderem M 79; S 12, 21;  A X,92 - häufig gefolgt 

von einer Erklärung von paṭiccasamuppāda. 

 



Paṭiccasamuppāda: Geburt ins Leiden     99 

Paṭiccasamuppāda: Geburt ins Leiden 

Was sind die Zusammenbrauungen? Es gibt drei Arten 

von Zusammenbrauungen: Körperliches Zusammenbrau-

en, sprachliches Zusammenbrauen und geistiges Zusam-

menbrauen. Das bhikkhus nennt man saṅkhāra.50 

 

Bhikkhus, warum spricht man von ‘„Zusammenbrauun-

gen“? Aufgrund der Aktivität, „etwas“ zusammenzubrau-

en, nennt man diese Aktivität saṅkhāra. Und was braut 

diese Aktivität zu etwas Zusammengebrautem zusammen? 

Sie braut Form zu „Form“ zusammen, sie braut Gefühl zu 

„Gefühl“ zusammen, sie braut Wahrnehmung zu „Wahr-

nehmung“ zusammen, sie braut Zusammenbrauungen zu 

„Zusammenbrauungen“ zusammen, sie braut Bewusstsein 

zu „Bewusstsein“ zusammen. Aufgrund der Aktivität „et-

was“ zusammenzubrauen, wird diese Aktivität saṅkhāra 

genannt.“51 

 

 

Jetzt wollen wir uns auf paṭiccasamuppāda (Gesetz der Be-

dingten Zusammenentstehung) konzentrieren. Im Gegensatz 

zu dem allgemeinen Gesetz von idappaccayatā ist paṭicca-

samuppāda spezifischer, ausschließlich eine Angelegenheit 

der fühlenden Wesen und ihres bewussten Erlebens. Paṭicca-

samuppāda beginnt mit Nicht-Wissen (avijjā) über das Ge-

setz von idappaccayatā.52 Aufgrund mangelnder Kenntnis 

 

50 S 12, 2 Vibhaṅga Sutta 

51 SN 22, 79 Khajjanīya Sutta. Die Anführungszeichen sollen auf 

ein von der Wirklichkeit abstrahiertes Konzept hinweisen. 
52 Das schließt das Nichtwissen hinsichtlich der Vier Edlen Wahr-

heiten, der Unbeständigkeit, der Leidhaftigkeit, der Nicht-



100     Unter dem Bodhibaum 

dessen, was gewusst werden sollte, entsteht saṅkharā, die 

Kraft, verschiedene Dinge zusammenzubrauen und ins Da-

sein treten zu lassen. Saṅkharā hat aufgrund der Unwissen-

heit die Macht, Dinge zusammenzubrauen, Bedingungen zu 

gestalten. 

 
 

Die Macht des Gestaltens 
   

Saṅkharā ist ein wichtiger Pāli Begriff, der „zusammenfügen, 

fertigmachen, vorbereiten“ bedeutet. In seiner Verbform 

können wir ihn als „zusammenbrauen, bedingen, gestalten, 

fabrizieren“ übersetzen. Die äquivalenten Substantivformen 

sind Zusammenbrauer und Zusammengebrautes, Bedinger 

und Bedingung, Gestalter und Gestaltetes, Fabrikant und 

Fabriziertes.53 Durch die Kraft von saṅkharā gibt es Be-

wusstsein (viññāṇa). Dies bedeutet, dass das natürlich vor-

handene Bewusstseins-Element (viññāṇa-dhātu) zu Sinnes-

Bewusstsein - das Dinge, Objekte mittels der sechs Sinne 

erfährt - gestaltet wird, zusammengebraut wird. Mit anderen 

Worten, das grundlegende Potenzial des Geistes wird bereit-

gemacht, die Funktion als wahrnehmendes Bewusstsein zu 

erfüllen. Ein Bewusstsein, das sich über die Sinnesgrundla-

gen (saḷāyatana) der Dinge bewusst wird, die aufgrund von 

Nichtwissen zusammengebraut wurden. Das Bewusstseins-

Element nimmt durch die Kraft des Zusammenbrauens die 

Form des Sinnen-Bewusstseins an. 

Weil es ein derartiges Bewusstsein und die ihm innewoh-

nende Gestaltungskraft gibt, entsteht Name-Form 

 

Selbsthaftigkeit, der Leerheit und der Soheit mit ein, die in den 

ursprünglichen Lehren alle mit idappaccayatā verbunden sind. 
53 Der hier nicht erwähnte, dritte Aspekt von saṅkharā ist der Pro-

zess des Gestaltens, des Zusammenbrauens, des Fabrizierens 

selbst. (Viriya) 



Paṭiccasamuppāda: Geburt ins Leiden     101 

(nāmarūpa).54 Obwohl von Geist und Körper als von zwei 

verschiedenen Dingen gesprochen werden kann, handelt es 

sich hier nur um ein Ding, nämlich nāmarūpa (Name-Form). 

Gäbe es nur Form (rūpa) oder Körper ohne Bewusstsein, 

würde es nāmarūpa nicht geben. Bewusstsein ermöglicht 

nāmarūpa, ein lebendes Wesen mit Körper und Geist, etwas, 

das wir üblicherweise als „Person“ bezeichnen. In unserer 

hier verwendeten nicht-personenbezogenen Terminologie 

heißt das: Aufgrund von viññāna (Bewusstsein) entsteht 

nāmarūpa (Name-Form). Vergesst aber nicht, dass diese 

Geist-Körper-Gestaltung durch Unwissenheit bedingt ist. 

Sobald Name-Form als nichtwissende aktive Struktur vor-

bereitet ist, entstehen die Sinnesgrundlagen (salāyatana) in 

diesem Geist-Körper. Die salāyatana sind die Medien, die 

uns ermöglichen, die Welt zu erleben: Augen, Ohren, Nase, 

Zunge, Körper und Geist. Aufgrund von nāmarūpa existieren 

und funktionieren die sechs Sinnesorgane. In Dhamma-

Begriffe gefasst heißt das, je eine Sinnesgrundlage entsteht 

und erfüllt ihre Funktion zu einem jeweiligen Zeitpunkt, je 

nachdem wie Sinnesbewusstsein zusammengebraut wurde. 

Vor diesem entsprechenden Zeitpunkt existieren die Sinnes-

grundlagen nur in einem inaktiven Zustand, lediglich als phy-

sische Struktur.55 

Ist ein Sinnesorgan aktiv, kommt es zu Kontakt (phassa). Die 

Sinnesorgane machen es möglich, dass die äußeren Sinnesob-

 

54 Nāmarūpa, wörtl. Name-Form, wird häufig mit Geist-Körper 

übersetzt, was aber nur grob wiedergibt, was damit eigentlich ge-

meint ist. 
55 Einige Sutten beziehen sich auf die Sinnesgrundlagen in einem 

kollektiven Sinn, der die zugrundeliegende Struktur beschreibt. 

Geht es um das Erleben von Moment zu Moment, werden die spe-

zifischen Sinnesgrundlagen genannt, von denen wiederum jede 

einen spezifischen Sinneskontakt entstehen lässt, der wiederum ein 

spezifisches Gefühl entstehen lässt und so fort. 



102     Unter dem Bodhibaum 

jekte der Welt - Anblicke, Geräusche, Gerüche, Geschmäcker, 

Berührungen und geistige Phänomene - mit uns in Kontakt 

treten, das heißt, sie machen einen sinnvollen Eindruck auf 

den Geist. Basierend auf dem gerade Aufgestiegenen kommt 

es zur Interaktion von Sinnesorgan und Sinnesobjekt, genannt 

„Kontakt“. Eine andere Bezeichnung für Kontakt wäre Sin-

neserfahrung. Also können wir sagen, dass aufgrund der Sin-

nesgrundlagen (salāyatana) Kontakt oder Erfahrung entsteht. 

Erfahrung bedeutet, es handelt sich um bewusstes und emp-

fundenes Erleben und nicht nur um ein physisches Aufeinan-

dertreffen von Sinnesobjekt und Sinnesorgan. 
 

 

Begehren reagiert auf Gefühl 
 

Weil es Kontakt gibt, gibt es vedanā - gewöhnlich mit Gefühl 

übersetzt56. Ohne die Sinne gibt es keinen Kontakt. Ohne 

Kontakt würden wir nichts fühlen, nichts wissen; nichts wür-

de existieren, auch nicht die Welt. Aufgrund des Kontakts, 

durch diese sechs Arten des Erlebens der Dinge der Welt, 

entsteht das Gefühl. Vedanā bezieht sich auf die Gefühlsarten 

angenehm, unangenehm und weder-angenehm-noch-

unangenehm, die zusammen mit Kontakt aufsteigen. Da ve-

danā von phassa abhängt, der wiederum von den saḷāyatana 

und nāmarūpa abhängt - die alle durch avijjā zusammenge-

braut wurden - ist vedanā hier töricht. Weil alles mit einem 

Mangel an Verständnis anfängt, der diese Dinge in ihrem 

Entstehen beeinflusst, sind folglich auch die auftretenden 

Gefühle mit Nichtwissen durchzogen. 

Durch das vedanā entsteht taṇhā (Verlangen). Nichtwis-

sendes Gefühl führt zu nichtwissendem Begehren oder Ver-

langen. Taṇhā bezieht sich nur auf törichtes, unwissendes 

 

56 Vedanā wird häufig mit Emotion oder auch physischen Empfin-

dungen verwechselt, deshalb bevorzugen wir den Palibegriff. 



Paṭiccasamuppāda: Geburt ins Leiden     103 

Wollen. Wenn ein Wunsch intelligent und weise ist, bezeich-

nen wir ihn nicht als taṇhā. Weises, intelligentes Wollen 

(chanda) oder weises Bestreben (sammāsankappa) ist nicht 

das Gleiche wie Verlangen. Törichtes Gefühl bedingt törich-

tes Verlangen und törichte Begierde. 

Lasst uns das näher betrachten. Wenn das Gefühl in posi-

tiver Weise auftritt, wird das Verlangen positiv ausgerichtet 

sein: Habenwollen. Wenn das Gefühl in negativer Weise auf-

tritt, wird das Verlangen negativ gefärbt sein: Nicht-

Habenwollen. Ob nun der Kontakt positiv oder negativ emp-

funden wird, das Ergebnis ist immer Verlangen, törichtes 

Wollen, nichtwissend, auf eine Weise, die nicht wirklich von 

Vorteil für uns ist. 

Das Verlangen wiederum führt zu Festhalten oder Anhaf-

ten (upādāna). Die sich intensivierende Begierde lässt Fest-

halten entstehen. Dies ist ein sehr wichtiges Wort, ich hoffe 

ihr merkt es euch gut: Upādāna, Anhaften, das ist die „Emp-

fängnis“ des Selbst. Ohne upādāna ist es, als ob nichts (für 

mich) existieren würde, und es gibt kein dukkha. Mit up-

ādāna kann alles und jedes als „Mein“ ergriffen werden. Up-

ādāna haftet an den Dingen auf zwei grundlegende Arten: 

Die erste hält an Dingen als „Selbst“, „Ich“, oder „Seele“ 

fest, die zweite hält an Dingen als „des Selbst“, „dem Selbst 

zugehörig“, „auf ein Selbst bezogen“ oder als „Mein“ fest. 

Das ist mit upādāna, Anhaften und Festhalten, gemeint.  

Ein wichtiger Punkt, der hier zu beachten ist, ist, dass up-

ādāna, Anhaften an Ich oder Mein, nur ein Konzept, eine 

Vorstellung ist, die gerade erst jetzt aufgestiegen ist. Vor ei-

nem Moment gab es sie noch nicht. Normalerweise haftet der 

Geist nicht an den Dingen. Die grundlegende Natur des Geis-

tes sieht klar und hält nicht fest. Vor upādāna existierte das 

Ego-Ich nicht. Wann immer es zu Anhaften kommt, werden 

die Konzepte Ich und Mein hier und jetzt aufgrund der Be-

gierde geboren. Es ist, als würde ich nicht existieren, bis das 

Konzept des Selbst oder der Seele geboren wurde. Dann aber 

existiere ich, wenn auch nur als ein inneres, im Geist gebore-



104     Unter dem Bodhibaum 

nes Konzept, und nicht als etwas physisch in der Welt Vor-

handenes. Dies ist die Essenz von upādāna. Sucht nicht im 

Außen danach, ihr werdet es direkt hier im Inneren finden, 

wenn Begierde Anhaften erzeugt.57 

Sobald Anhaften geboren ist, verursacht es das Entstehen 

von dem, was wir bhava (Existenz) nennen. Durch die Vor-

stellungen eines Selbst und etwas dem Selbst Zugehörigen, 

erscheint das Konzept der Existenz oder des Werdens. Ist erst 

einmal irgendeine Art von Festhalten vorhanden, gibt es eine 

Grundlage für die Existenz von etwas. Was auch immer als 

„Ich“ ergriffen wird, existiert nun als „Jemand“ an einem 

irgendeinem Ort. Bhava kann auch, „Existenzbereich“ bedeu-

ten, so dass es sowohl ein Wesen als auch einen es umgeben-

den Daseinsbereich gibt, die innerlich geschaffen werden und 

dadurch zu einer weiteren Verfestigung der Trennung zwi-

schen innen und außen führen. 

Auf bhava folgt jāti (Geburt). Mit Existenz oder Werden 

als Bedingung gibt es Geburt. Auch wenn es bisher nur das 

Festhalten an einem Konzept war, ist die Selbstvorstellung 

gewachsen, hat sich entwickelt und ist intensiver geworden, 

bis ein vollständiges Ego-Gefühl oder ein selbstzentriertes 

„Ich“ geboren wurde. Dies wird als „Geburt“ (jāti) bezeich-

net. Ein einfacher Weg, um diese Entwicklung zu verstehen, 

ist sie mit der Entwicklung des menschlichen Fötus zu ver-

gleichen. Upādāna entspricht der Empfängnis des Embryos, 

der sich zu einem Fötus entwickelt. Bhava entspricht der 

Entwicklung, dem Heranreifen des Fötus im Mutterleib. Er 

 

57 Anhaften am „Mein“ wird leichter und häufiger erkannt und wird 

auch häufiger in Dhamma-Vorträgen besprochen, wohingegen An-

haften am „Ich“ grundlegender, zentraler und wichtiger ist und 

doch seltener besprochen wird. Wir hegen die Hoffnung, dass 

ernsthaft Praktizierende ihr Augenmerk stärker auf das Anhaften an 

der eigenen Subjektivität richten und nicht nur auf das Anhaften an 

Besitztümern und äußeren Dingen. 



Paṭiccasamuppāda: Geburt ins Leiden     105 

wächst, bis er entwickelt genug ist, um geboren zu werden. 

Jāti entspricht der Geburt des Neugeborenen.  

Auch das „Ich“ oder Selbst wird empfangen, reift und 

wird als vollentwickeltes „Ich“ und „Mein“ geboren. Dies ist 

die natürliche Abfolge von Festhalten, Werden und Geburt. 

Aufgrund von upādāna gibt es bhava und aufgrund von 

bhava gibt es jāti. Ihr habt jeden Tag viele Gelegenheiten 

diesen Geburtsprozess zu beobachten. 

Geburt muss richtig verstanden werden. Im paṭiccasa-

muppāda ist die Geburt eine geistige oder spirituelle Art der 

Geburt, nicht die physische oder biologische Geburt aus dem 

Mutterleib, die nur einmal im Leben geschieht. Vielmehr 

vollzieht sich jāti geistig oder spirituell jedes Mal, wenn Be-

gierde auftritt. Wann immer taṇhā vorhanden ist, wächst das 

empfangene „Ich“ durch upādāna, bhava und jāti in die Exis-

tenz, und die Geburt des Egos folgt. Das Gefühl von Ich und 

Mein, das mit Festhalten beginnt, wächst, bis es so groß ist, 

dass „jemand“ geboren wird. Dann wird unser inneres Leben 

von diesem Ego und dem, was als dem Ego zugehörig be-

trachtet wird, dominiert. Es ist wie die Geburt eines Geistes, 

eines „Ego-Gespenstes“, und so nennen wir es geistige Ge-

burt. 

Diese andere Art der Geburt ist äußerst wichtig, da alle 

möglichen Probleme mit ihr verbunden sind. Im Gegensatz 

zur physischen Geburt aus dem Mutterleib vollzieht sich die-

se Art der Geburt jeden Tag viele Male - dutzende Male, viel-

leicht hundert oder tausend Mal - je nachdem, wie oft Ver-

langen aufsteigt. Mit jedem Mal, da es Begierde gibt, wird es 

auch eine Geburt geben. 

Bitte erinnert euch an diese Bedeutung von jāti, sie ist 

wichtig für ein tiefergreifendes Verständnis des Buddha-

Dhamma. Diese spirituelle Geburt ist etwas, von dem die 

meisten Menschen nie etwas hören, das sie nie studieren, und 

nur selten verstehen. Doch sie wiederholt sich mehrmals am 

Tag und ist von großer Bedeutung in unserem geistigen Le-

ben. Denkt immer daran, dass es eine spirituelle Geburt im 



106     Unter dem Bodhibaum 

Geist ist. Verwechselt sie nicht mit der körperlichen Art der 

Geburt, die stellt jetzt kein Problem mehr da. Die psychische 

Geburt, die von Begierde und Festhalten herrührt, tritt jedoch 

wieder und wieder auf, schier endlos.  

 

 

Der Prozess der Ego-Geburt und das Aufsteigen von 

Leid 
 

„Aus Verlangen geboren“ - wir könnten aber geradeso gut 

sagen „aus Festhalten geboren“ oder „durch Werden gebo-

ren“ oder „in Ignoranz geboren“, da alle diese Faktoren daran 

beteiligt sind. Normalerweise jedoch sagen wir „aus Verlan-

gen geboren“. Ein spezieller Begriff für Verlangen ist 

ponobhavika58: „zu erneuter Geburt führend“. Jedes Mal, 

wenn es Verlangen gibt, wird es zu dieser Art Geburt kom-

men. Bedauerlicherweise sind viele Buddhisten nicht an die-

ser Art Geburt interessiert, schenken ihr keine Beachtung und 

können dem Leiden kein Ende setzen. 

Übt, euch selbst zu beobachten: Ist Verlangen bereits auf-

gestiegen? Ist Verlangen gegenwärtig oder nicht? Sobald 

Verlangen entstanden ist, steigt Festhalten auf und sofort 

wird das Selbst geboren. Jeden Tag geschieht das ein Dut-

zend, einhundert, vielleicht eintausend Mal. Wie läuft das in 

euch ab? Wie fühlt sich jati, die Ego-Geburt an?  

Könnt ihr diese Art der Geburt in den verschiedenen Umstän-

den eures Lebens erkennen? 

Die entscheidende Erkenntnis besteht darin, dass jede Ge-

burt dukkha ist - jedes Mal, ohne Ausnahme. Die Geburt des 

Egos ist grundsätzlich der Kern jedweden Problems. Nur 

durch die Ego-Geburt entstehen alle Probleme des Lebens. 

 

58 Punabhava wörtl. Erneutes Werden, erneute Existenz; noch ge-

nauer: abermaliges Hervorbringen von Werden - puna (abermalig) 

bbhavā (werden/existieren) (a)bhinibbatti (hervorbringen). 



Paṭiccasamuppāda: Geburt ins Leiden     107 

Insofern ist es absolut natürlich, zu sagen, dass Geburt Leiden 

ist. Jedoch ist das nichts, was man primär aus Büchern lernen 

kann oder davon, dass man anderen Leuten zuhört. Es handelt 

sich um eine Tatsache, die wir in uns selbst erkennen müssen, 

indem wir beobachten, wie derartige Geburt und derartiges 

Leid in uns auftreten. Und genau deshalb, weil wir das eben 

nicht wissen und diese Tatsache nicht gelernt haben, werden 

wir pausenlos geboren. Die verschiedenen Formen des Egos 

werden ständig neu geboren, wieder und wieder. Folglich 

fallen wir wiederholt in leidhafte Zustände und es gelingt uns 

nicht, dukkha am Aufsteigen zu hindern. Mit Geburt als Ur-

sache treten alle Formen des Leidens auf, Altwerden, Sterben 

und die Erfahrungen von allen möglichen Ängsten und 

Kümmernissen. Alles das entsteht durch die zugrundeliegen-

de Bedingung der Geburt. 

 

Der Buddha drückte es so aus:  

 

„Leiden ist alles, was entsteht und Leiden ist alles, was 

vergeht.“59 

 

Ein weiteres Geheimnis, das niemand zu bemerken scheint, 

besteht darin, dass, sobald das Ego geboren ist und existiert, 

es die Grundlage darstellt, um alle natürlich existierenden 

Dinge als „Mein“ aufzugreifen. Alle Dinge, die natürlich 

bestehen, werden vom Ego an sich gerafft und angehäuft. 

Sogar Geburt, Altern, Krankwerden und Sterben - einfach 

natürliche Phänomene - werden vom Ego beansprucht. Es 

findet eine Identifikation mit ihnen statt, so dass daraus 

„meine Geburt“, „mein Altern“, „mein Krankwerden“ und 

„mein Sterben“ wird. Auf diese Weise wird dukkha Geburt, 

Alter und Tod quasi aufgepfropft. 

 

59 SN 12, 15 Kaccānagotta Sutta 



108     Unter dem Bodhibaum 

Alle natürlichen Abläufe, die auf natürliche Weise im 

Körper und im Geist auftreten, werden zu „Mein“ gemacht. 

Körperlicher Schmerz, Trauer, Kummer und Verzweiflung 

sind lediglich natürlich auftretende Dinge. Sobald sich jāti 

ereignet hat, werden sie alle zu „Mein“ gemacht und werden 

somit zur Grundlage „meines Leidens“. Auf diese Weise 

werden natürliche Phänomene in Probleme verwandelt. 

Getrennt zu sein von den Dingen, die wir lieben, mit Din-

gen zusammen zu sein oder Dinge zu erleben, die wir nicht 

mögen, und die Dinge, die wir wollen, nicht zu bekommen, 

sind absolut normale Erfahrungen. Wenn sie als „Mein“ auf-

gegriffen werden, werden sie zu Leiden. Wir können also 

zusammenfassen: Alle Arten des Leidens werden aus up-

ādāna geboren, dem Anhaften an Ich und Mein. Oder noch 

kürzer: Die Geburt des Egos ist die Geburt des Leidens - je-

des Mal! 

Das ist etwas, das wir in unserem eigenen Geist, unserem 

eigenen Herzen, erfahren müssen. Wir müssen Dhamma 

achtsam in uns selbst empfinden, untersuchen und lernen. 

Das kann nicht durch Bücher oder den Besuch einer Schule 

gelernt und verstanden werden. Wir müssen in uns selbst 

schauen und beobachten, was in unserem Geist vor sich geht, 

bis wir klar sehen, was taṇhā ist, was upādāna ist, was bhava 

ist und was jāti ist. Wir müssen alle Stationen egoistischer 

Entwicklung in unserer eigenen Erfahrung erkennen. 

Das ist der Kern des Studiums von paṭiccasamuppāda. 

Paṭiccasamuppāda läuft in uns allen ab, jeden Tag, unser 

ganzes Leben lang, solange es uns noch an wahrem Wissen 

mangelt. Die meisten von euch werden also reichlich Gele-

genheit haben, paṭiccasamuppāda zu erkunden, indem ihr tief 

in euer inneres Erleben schaut. 



Dimensionen und Verläufe des Paṭiccasamuppāda     109 

Dimensionen und Verläufe des 

Paṭiccasamuppāda 

Abhängig von Augen und Form steigt Aug-Bewusstsein 

auf. Das Zusammentreffen dieser drei Phänomene ist Kon-

takt. Mit Kontakt als Bedingung gibt es Gefühl; mit Ge-

fühl als Bedingung gibt es Begehren; mit Begehren als 

Bedingung gibt es Festhalten; mit Festhalten als Bedin-

gung gibt es Werden; mit Werden als Bedingung gibt es 

Geburt; mit Geburt als Bedingung steigen Alter und Tod, 

Schmerz, Kummer, Leid, Betrübnis und Verzweiflung 

vollständig auf. Das abhängige Zusammenentstehen der 

gesamten Leidensmasse geschieht auf solche Weise. 

Abhängig von Ohren und Geräusch steigt Ohr-

Bewusstsein auf. ... 

Abhängig von Nase und Geruch steigt Nasen-

Bewusstsein auf. ... 

Abhängig von Zunge und Geschmack steigt Zungen-

Bewusstsein auf. ... 

Abhängig von Körper und physischen Empfindungen 

steigt Körper-Bewusstsein auf. ... 

Abhängig von Geist (mano) und „Vorstellung“ (dham-

māramana) steigt Geist-Bewusstsein auf. Das Zusammen-

treffen dieser drei Phänomene ist Kontakt. Mit Kontakt als 

Bedingung gibt es Gefühl; mit Gefühl als Bedingung gibt 

es Begehren; mit Begehren als Bedingung gibt es Festhal-

ten; mit Festhalten als Bedingung gibt es Werden; mit 

Werden als Bedingung gibt es Geburt; mit Geburt als Be-

dingung steigen Alter und Tod, Schmerz, Kummer, Leid, 

Betrübnis und Verzweiflung vollständig auf. Das abhängi-



110     Unter dem Bodhibaum 

ge Zusammenentstehen der gesamten Leidensmasse ge-

schieht auf solche Weise. 

Zu dieser Zeit aber stand nun da ein Bhikkhu und hörte 

dem Erhabenen zu (als er diese Passage aufsagte). Als nun 

der Erhabene den Bhikkhu, der dastand erblickte, fragte 

der Erhabene also: „Hast du, Bhikkhu, diese Lehrdarle-

gung gehört?“ 

„Ja, Herr!“  

„Lerne du, Bhikkhu, diese Lehrdarlegung; eigne dir, 

Bhikkhu, diese Lehrdarlegung an. Überaus nützlich (attha-

samhita), Bhikkhu, ist diese Lehrdarlegung, sie ist der Be-

ginn des spirituellen Lebens (adibrahmacariyaka).“ 60 

 

 

Zwei Arten von Kontakt 
 

Jetzt sollten wir uns noch deutlicher und detaillierter ansehen, 

wie dieser Strom von paṭiccasamuppāda jeden einzelnen Tag 

in unserem Leben abläuft. Die beste Möglichkeit, um dieses 

praktische Studium aufzugreifen, ist es den inneren Sinnesbe-

reichen (āyatana, „Verbinder“), das heißt, den Augen und 

Ohren, der Nase, der Zunge, dem Körper und Geist - die ihre 

Funktion als Sinnestore erfüllen - unsere volle Aufmerksam-

keit zuzuwenden. Diese inneren Sinnesbereiche sind gepaart 

mit den sechs äußeren Sinnesbereichen (auch āyatana), also 

den Formen, Geräuschen, Gerüchen, Geschmäckern, körper-

lichen Empfindungen und geistigen Erfahrungen, die den 

sechs Sinnestoren entsprechen. Wenn ein innerer und ein 

äußerer Verbinder interagieren, entsteht Sinnesbewusstsein 

 

60 SN 12, 45 Ñātika Sutta (identisch mit SN 35, 113 Upassuti Sut-

ta). Bis auf das Ende erscheint diese Passage in zahlreichen Pāli 

Sutten. Weil der Buddha diese Worte für sich selbst aufsagte, als er 

allein im Wald weilte, nannte Ajahn Buddhadāsa das den „ge-

summten paṭiccasamuppāda.“  



Dimensionen und Verläufe des Paṭiccasamuppāda     111 

(viññāṇa). Dementsprechend gibt es sechs Arten von 

viññāṇa: Augbewusstsein, Ohrbewusstsein und so weiter bis 

Geistbewusstsein. Wenn diese drei Dinge - innerer Verbin-

der, äußerer Verbinder und Sinnesbewusstsein zusammen 

entstehen und ihre Funktion erfüllen, nennt man es phassa 

(Sinneskontakt, Sinneseindruck). Insgesamt gibt es also sechs 

Möglichkeiten des Kontakts, und hier beginnen wir unsere 

Studien. 

Wenn zum Beispiel die Augen und eine visuelle Form zu-

sammenwirken, entsteht Augbewusstsein. Sehen findet statt, 

was bedeutet, dass Augbewusstsein entstanden ist. Wenn das 

Auge, die Form und Augbewusstsein zusammenkommen und 

ihre jeweilige Funktion im Rahmen der gleichen Aktion er-

füllen, nennen wir diese Aktivität „Aug-Kontakt“, die Erfah-

rung des Sehens durch das Medium der Augen. Das setzt das 

gleichzeitige Zusammenwirken der drei eben beschriebenen 

Elemente voraus. Die anderen Sinne bilden ebenso die 

Grundlagen für die entsprechenden Formen des Kontakts. 

Phassa vollzieht sich auf zwei Ebenen. Die erste Ebene ist 

extern, der in erster Linie physische Kontakt zwischen den 

inneren und äußeren Sinnesbereichen, wie etwa dem Auge 

und einer visuellen Form. Wir können die Form und Gestalt, 

die Farbe, die Abmessungen und andere physikalische As-

pekte des visuellen Objekts sehen. Dies kann als „Kontakt 

mit dem Auge“ bezeichnet werden und diese Art von phassa 

ist ein „bloßer Kontakt“. Es ist einfach die grundlegende Sin-

neserfahrung eines fühlenden Wesens in der Sinnenwelt. Als 

nächstes folgt die mentale Ebene oder der Aspekt der Berüh-

rung. Geistbewusstsein entsteht auf der Grundlage des physi-

kalischen Kontakts und erkennt die Bedeutung oder den Wert 

dieses Kontakts: Etwas mit einer bestimmten Form, Farbe 

und Größe wird als „Blume“, „Kot“ oder was auch immer 

benannt und bewertet. Kontakt hat diese zwei Ebenen: Die 

externe oder physische Ebene und die interne oder geistige 

Ebene. 



112     Unter dem Bodhibaum 

Diese beiden Phasen des Kontakts treten durchgängig 

während unseres täglichen Lebens auf. Die erste ist schlicht 

das natürliche Aufeinandertreffen des Nervensystems mit der 

Form, Farbe, Abmessungen und anderen Eigenschaften eines 

sichtbaren Objekts. In der zweiten Phase macht Geistbe-

wusstsein (manoviññāṇa) den Kontakt und erkennt die Be-

deutung dieser Erfahrung als „Blume“, „Kot“, „Frau“, 

„Mann“ oder was auch immer. Beide Phasen werden Kontakt 

genannt und zusammen bilden sie den Sinneskontakt, der von 

Moment zu Moment die Grundlage unseres täglichen Erle-

bens bildet.61 

Wie bei den Augen gibt es die gleiche Kombination der 

den Kontakt bildenden Faktoren bei den Ohren, der Nase, der 

Zunge, dem Körper und dem Geist. Kontakt besteht bei allen 

āyatana aus diesen zwei Ebenen. Im Fall des sechsten Sinns, 

dem Geist-Sinn, wäre ein Beispiel für bloßen Kontakt das 

Aufsteigen einer Erinnerung, während das Benennen und 

Bewerten dieser Erinnerung der zweiten Ebene des Kontaktes 

entsprächen. 

 

 

 

61 Der praktische Zweck dieser Unterscheidung in zwei Ebenen 

besteht darin, bei der ersten Ebene des „nur Sehens” bleiben zu 

können und nicht an dem Bedeutung-Verleihen oder dem Wert-

Beimessen der zweiten Ebene anzuhaften, entsprechend der be-

rühmten Anleitung an Bāhiya: „Wenn dir Gesehenes nur als Gese-

henes, Gehörtes nur als Gehörtes gelten wird, sinnlich Erfahrenes 

nur als sinnlich Erfahrenes, Erkanntes nur als Erkanntes, dann bist 

‘du’ nicht ‘dort’ Bāhiya, dann ist ‘das’ nicht ‘deine’ Sache, dann 

Bāhiya, bist ‘du’ weder ‘hier’ noch ‘jenseits’ noch ‘dazwischen’: 

Das eben ist das Ende des Leidens.“ Udāna 1:10. Auch S 35, 95 

Māluṇkyaputta Sutta.  



Dimensionen und Verläufe des Paṭiccasamuppāda     113 

Törichter Kontakt führt zu Festhalten 

 

Kommt es zu Sinneskontakt ohne Achtsamkeit und Weisheit, 

dann findet der Kontakt in Unwissenheit statt, das heißt er 

unterliegt dem Nicht-Verstehen oder dem Missverständnis. 

Kontakt, der basierend auf Unwissenheit stattfindet ist „tö-

richter Kontakt“. Der Mangel an Achtsamkeit und Weisheit 

ermöglicht es der Unwissenheit die Erfahrung zu überlagern 

und zu einem „unwissenden Kontakt“ zu gestalten.62  

Kontakt oder Sinneseindruck ist die notwendige Bedin-

gung für vedanā. Wenn auf Grund von Unwissenheit - dem 

Fehlen von Weisheit - der Kontakt töricht ist, wird das Ge-

fühl auch töricht sein. Unwissender Kontakt führt zu unwis-

sendem Gefühl. Derartiger törichter Kontakt ist die vorherr-

schende Situation unseres Lebens, weil wir das, was hier 

wirklich abläuft, nie studiert und verstanden haben. Wir 

nehmen die grundlegende Sinnestätigkeit naiverweise als 

gegeben hin, halten sie für real, ohne sie eingehender zu un-

tersuchen. Kontakt lässt Gefühl aufsteigen und die überwie-

gende Mehrheit der Kontakte und Gefühle, die aufgrund der 

Sinnestätigkeit entstehen, sind töricht. 

Vedanā führt zu tanhā (Begehren, Verlangen). Wenn Ge-

fühl töricht ist, braut es unvermeidlich törichtes Wollen zu-

sammen: Verlangen. Die Art des Wollens, die sich in Unwis-

senheit abspielt, ist tanhā. Wenn unser Wunsch oder unser 

Bedürfnis unwissend ist, führt es weiter zu upādāna, törich-

tem Daranfesthalten. Bitte untersucht das ganz genau, da dies 

ein sehr wichtiger Punkt ist. Verlangen, das inhärent töricht 

und auf etwas fixiert ist, bedingt oder verursacht upādāna, 

das gleichermaßen töricht ist und festhängt. 

 

62 Dieser Kontakt sollte nicht als „natürlicher Kontakt“ verstanden 

werden, denn dann würde man davon ausgehen, dass Dummheit 

der natürliche Zustand menschlicher Wesen sei.  



114     Unter dem Bodhibaum 

Noch einmal: Wenn der Kontakt töricht ist, bringt er tö-

richtes Gefühl hervor; törichtes Gefühl bringt törichtes Wol-

len hervor, das wiederum bringt törichtes Anhaften (das auch 

inhärent töricht ist) hervor. Eine dumme Sache folgt der an-

deren. Dieses von Unwissenheit dominierte Bedingen von 

Dummheit ist ein wesentlicher Punkt, der genau zu betrach-

ten ist, wenn man paṭiccasamuppāda wirklich verstehen will. 

Aus diesem Strom der Dummheit entsteht das Selbst. Das 

Ego - das Selbst und das dem Selbst Zugehörige - ist ein Pro-

dukt der Unwissenheit. Bitte richtet eure volle Aufmerksam-

keit und all euer Interesse auf diesen Vorgang, er ist von ent-

scheidender Bedeutung. Das Ego - Ich und mein - ist nur ein 

Produkt der Dummheit. 

 

 

Die Entwicklung von Ich und Mein 

 

Nun haben wir also die Existenz des törichten Egos. Die Vor-

stellung eines Selbst, das Gefühl eines unabhängig existie-

renden Egos, hat sich fest im Geist eingenistet und entwickelt 

sich zur voll ausgereiften Egoempfindung. Das ist bhava 

(Werden, Existenz). Darauf folgt bekanntlich jāti (Geburt), 

wenn der Eindruck „Ich bin“ vollständig geboren wird. Auch 

das ist ein Produkt der Dummheit. Hat sich das Konzept eines 

Ichs erst einmal im Geist etabliert, wird das Ego als vollent-

wickeltes Ego-Ich geboren. Wenn dieses verblendete Ego da 

ist, fasst es alles, womit dieser törichte Geist in Kontakt 

kommt - ob durch Augen, Ohren, Nase, Zunge, Körper oder 

Geist - als mein auf. Weil das unwissende Ego die ganze 

Welt persönlich nimmt, lädt es sich eine enorme Last auf das 

eigene Haupt. Mit dem Gewicht der ganzen Welt auf dem 

Kopf ist das Ego stark belastet und voller Probleme. Damit 

hat der Strom der Bedingten Zusammenentstehung sein Ende 

erreicht und quält das Leben mit unbeschreiblichem Leid. 



Dimensionen und Verläufe des Paṭiccasamuppāda     115 

Tritt dieser Strom von paṭiccasamuppāda in eurem tägli-

chen Leben auf? Wenn ihr ihn nicht in eurem eigenen Leben 

ablaufen seht, könnt ihr die Bedingte Zusammenentstehung 

unmöglich verstehen. Sobald ihr diesen Ablauf in den norma-

len alltäglichen Erfahrungen zu sehen beginnt, werdet ihr 

anfangen zu verstehen was paṭiccasamuppāda ist und seine 

Auswirkung in unserem Leben von Tag zu Tag, von Stunde 

zu Stunde erkennen. Das ist etwas, das direkt in der eigenen 

persönlichen, inneren Erfahrung beobachtet werden muss. 

Wenn ihr paṭiccasamuppāda beobachtet und seine Funkti-

onsweise in eurem eigenen Erleben wirklich direkt und klar 

seht, werdet ihr wissen, dass es wahr ist. Ihr werdet verste-

hen, was der Buddha über das Leiden sagte, dass es weder 

eine Folge alter Handlungen (kamma) in vergangenen Leben, 

noch von Gott verursacht ist. Ihr werdet verstehen, dass Lei-

den nur aufgrund von Unwissenheit und falscher Reaktivität 

im Strom von paṭiccasamuppāda in unserem täglichen Leben 

auftritt. Bitte schaut genau hin, bis ihr in der Lage seid, diese 

Wahrheit persönlich und direkt zu erkennen. 

 

 

Zwei Arten der Sprache 
 

Wir sollten verstehen, dass es zwei Arten, Bedeutungen oder 

Ebenen der Sprache gibt, sei sie gesprochen oder geschrie-

ben. Die erste Ebene ist die von gewöhnlichen Menschen 

gesprochene, die Sprache der relativen Wahrheit, die wir 

Umgangssprache nennen. Die Weisen sprechen eine andere 

Sprache, die Sprache der ultimativen Wahrheit (paramatt-

hadhamma, höchste, letztendliche Bedeutung), die wir 

Dhamma-Sprache nennen. Die Umgangssprache wird von 

normalen Menschen gesprochen, die Dhamma-Sprache wird 

von jenen gesprochen, die den Dhamma verstehen. Die Spra-

che der relativen Wahrheit spricht in Begriffen von Ich und 

Du, von Selbst und Personen, deshalb nennen wir sie Um-



116     Unter dem Bodhibaum 

gangssprache oder persönliche Sprache. Die Art des Spre-

chens auf der Grundlage der Wahrheit des Nicht-Selbst ist die 

Dhamma-Sprache. Jedes Wort kann in beiden Sprachen ver-

standen werden. Dies ist bezogen auf paṭiccasamuppāda ent-

scheidend, vor allem soweit es Begriffe wie Geburt, Tod, 

Wiedergeburt und Seelenwanderung betrifft. Eine Bedeutung 

dieser Worte ist die der Umgangssprache und eine andere die 

der Dhamma Sprache. Wir sollten uns dessen bewusst sein, 

so dass wir die Wörter auf beiden Wahrheitsebenen richtig 

verstehen können. 

Das Wort „Buddha“ liefert uns ein klares Beispiel für die-

se beiden Arten der Sprache. Die meisten denken an ein be-

stimmtes menschliches Wesen, wenn sie das Wort Buddha 

hören. Sie denken an eine historische Figur, die vor etwa 

2600 Jahren lebte, an einen Körper aus Fleisch und Blut, der 

damals umherwanderte und lehrte. Das ist das Verständnis 

von Buddha in der Umgangssprache. Manche Leute denken 

bei dem Wort Buddha auch an die Statuen, die Buddhisten in 

Tempeln und Schreinen aufstellen, aber das ist der Buddha 

der Kindersprache. In der Dhamma-Sprache bezieht sich das 

Wort Buddha auf das Sehen des Dhamma und die Verkörpe-

rung dieser Weisheit, wie in dem Ausspruch: 

 

„Lass es gut sein, Vakkali; welchen Nutzen hat der An-

blick dieses Körpers? Wer da Dhamma sieht, der sieht 

mich; wer mich sieht, der sieht Dhamma!“ 63 

 

Diese Worte können nicht auf sinnvolle Weise verstanden 

werden, wenn man die Dhamma-Sprache nicht kennt. Das 

gleiche gilt für viele der Begrifflichkeiten des paṭiccasa-

muppāda. 

Das Verständnis von paṭiccasamuppāda ermöglicht uns 

die Dhamma-Sprache zu verstehen und zu sprechen. Durch 

 

63 SN 22:87 Vakkali Sutta. 



Dimensionen und Verläufe des Paṭiccasamuppāda     117 

das Verstehen der Bedingten Zusammenentstehung können 

wir von der Wahrheit sprechen, die wirklich wahr ist. Wenn 

wir die Umgangssprache benutzen, sprechen wir Wahrheiten 

aus, die nicht wirklich wahr sind, aber die wir so ausdrücken 

müssen - je nach dem Wissensstand der unbelehrten, ge-

wöhnlichen Menschen, die die Wahrheit nicht kennen. Durch 

die gründliche Erforschung des Lebens in unserem Studium 

des paṭiccasamuppāda wird es möglich, tiefere Wahrheiten 

zu sehen und diese dann in der Dhamma-Sprache auszudrü-

cken.   

 

 

Zwei Arten der Seelenwanderung 
 

Nehmen wir zum Beispiel den Begriff der Seelenwanderung. 

In den Upanishaden64 bedeutet Seelenwanderung, dass es ein 

Selbst oder eine Seele gibt, die physische Geburten durchlebt, 

die sich in der Gebärmutter der Mutter verkörpert, wächst 

und stirbt, nur um in einer anderen Gebärmutter zu reinkar-

nieren, wieder zu wachsen, wieder zu sterben, immer und 

immer wieder. Hier bezieht sich die Seelenwanderung also in 

erster Linie auf die physischen Geburten und Tode, die das 

Wesen oder die Entität durchläuft. 

Auch in der Dhamma-Sprache gibt es Wiedergeburt und 

Seelenwanderung, die Wiedergeburt und die Transmigration 

des illusorischen attā. Durch Festhalten im Strom des paṭic-

casamuppāda kommt es zu Werden und Geburt des illusori-

schen Selbst, das von Natur aus trügerisch ist. Auch wenn es 

stirbt, wird es, solange Unwissenheit vorhanden ist, weiterhin 

das Festhalten an Dingen als einem Selbst geben. Mit jeder 

Drehung der Bedingten Zusammenentstehung gibt es eine 

 

64 Post-Vedische Hinduschriften, von denen die frühesten vielleicht 

im 7. Jhd. v. Chr. - also vor dem Buddha - und andere viel später 

entstanden. (s. Glossar)  



118     Unter dem Bodhibaum 

weitere Geburt. Wann immer paṭiccasamuppāda abläuft, gibt 

es eine weitere Geburt. Geburt findet immer und immer wie-

der statt, solange es noch Unwissenheit gibt, jedoch nicht die 

eines attā, eines unabhängigen Selbst oder einer Seele. Die 

Unwissenheit einer verblendeten Geburt bleibt am Ende üb-

rig, um gleich die Nächste zu beeinflussen. Verbunden durch 

avijjā gibt es die „Seelenwanderung“ dieses attā, das nicht 

wirklich als eigenständiges Selbst existiert, sondern nur ein 

Gefühl oder eine Vorstellung im Geist ist. Dieses Recycling 

eines durch Unwissenheit zusammengebrauten Selbst ist die 

wahre Bedeutung des Begriffs „Seelenwanderung“ im Kon-

text der Bedingten Zusammenentstehung. 

Seid vorsichtig. Worte, vor allem religiöse Begrifflichkei-

ten, haben diese beiden Bedeutungsebenen. Wenn wir nicht 

verstehen, dass es zwei mögliche Bedeutungen gibt, bringen 

wir alles durcheinander und wir werden nicht verstehen, was 

der Buddha lehrt. Paṭiccasamuppāda hilft uns sehr dabei, die 

Dhamma-Sprache zu verstehen und entsprechend anzuwen-

den. Dieses Verständnis ermöglicht uns, zwischen der relati-

ven Wahrheit und der höchsten Wahrheit zu unterscheiden, 

zwischen der Umgangssprache und der Dhamma-Sprache. 

Wenn wir diese Unterscheidung der beiden Arten von Spra-

che verstehen, können wir die Dinge klar auseinanderhalten. 

Die Leute mögen über Wiedergeburt und Seelenwanderung 

im gewöhnlichen, wörtlichen Sinn sprechen. Wir aber spre-

chen darüber im Hinblick auf die Bedingte Zusammenentste-

hung, was der Wahrheit besser entspricht. Wir müssen uns 

nicht in den Wahrheiten eines begrenzteren Verständnisses 

verfangen. 

 

 

Zwei Arten der Wiedergeburt 

 
Nun betrachten wir noch einmal ein Wort von großer Bedeu-

tung im traditionellen Buddhismus; das Wort „Wiederge-



Dimensionen und Verläufe des Paṭiccasamuppāda     119 

burt“, weil es immer viele Fragen auslöst, einige Emotionen 

und nicht wenig Verwirrung. Auf die Frage: „Gibt es Wie-

dergeburt oder nicht?“ müssen wir antworten, ja, die gibt es.  

Sicherlich gibt es Wiedergeburt, aber bezieht sich das 

Wort auf die Umgangssprache und die relative Wahrheit oder 

auf die Dhamma-Sprache und die ultimative Wahrheit? Wie-

dergeburt in der Umgangssprache ist eine körperliche Wie-

dergeburt wie sie schon vor dem Buddha in den Upanishaden 

gelehrt wurde. Offensichtlich gibt es die körperliche Geburt, 

wir können sie überall um uns herum sehen. Nun sagen die 

Leute aber auch, dass es Wiedergeburt gibt und sie dürfen 

gerne daran glauben.  

Im Buddhismus jedoch, in der Dhamma-Sprache, ist das 

Wiederauftauchen des Konzepts eines Selbst mit „Wiederge-

burt“ gemeint. Mit jedem Festhalten an einem Selbst findet 

eine neue Geburt oder „Wiedergeburt“ statt. Mit anderen 

Worten, mit jeder Drehung des paṭiccasamuppāda gibt es 

eine neue Geburt, so wie es auch neue Momente des Kon-

takts, des Gefühls, des Verlangens und so weiter gibt. Jedes 

Auftreten der Bedingten Zusammenentstehung ist eine neue 

Geburt des illusorischen attā, das nie genau das Gleiche wie 

das Vorhergegangene ist. Dennoch fühlt es sich wie eine 

Wiedergeburt von etwas sehr Vertrautem an. 

Tatsächlich ist dies eine Art von Wiedergeburt von etwas, 

das nicht real ist, sich aber sehr real anfühlt und somit zahl-

reiche Probleme verursacht. Wenn wir die Wahrheit erken-

nen, dass diese Art von Wiedergeburt illusorisch ist, dann 

erlischt dukkha und es gibt keine Probleme. Kurz gesagt, 

wenn es im Buddhismus Wiedergeburt gibt, dann ist es die 

Geburt im paṭiccasamuppāda, eine Art spiritueller Geburt, 

die im Geist stattfindet.  

Es ist ermüdend, dass so viele Bücher über den Buddhis-

mus Kapitel über „kamma und Wiedergeburt“ enthalten, wo-

rin Wiedergeburt in den alten physischen Begriffen erklärt 

wird. Obwohl diese Autoren also über Buddhismus schrei-

ben, erklären sie die Wiedergeburt in nicht-buddhistischen 



120     Unter dem Bodhibaum 

Begriffen. Sie bringen unweigerlich die eine oder andere 

Version eines Selbst oder einer Wesenheit ins Spiel, die wie-

dergeboren wird, was im Widerspruch zum grundlegenden 

buddhistischen Prinzip des Nicht-Selbst steht. Ich habe viele 

dieser Bücher und Kapitel gesehen und es ist erschreckend, 

wie oft die Autoren es falsch darstellen. Wenn sie schon über 

„Wiedergeburt im Buddhismus“ schreiben, sollten sie das 

ständig neue Auftreten des illusorischen attā im paṭiccasa-

muppāda erklären. 

Wenn ihr euch also über die Wiedergeburt Gedanken 

macht, achtet genau darauf, ob es sich um die Wiedergeburt 

der physischen Art oder um die Wiedergeburt der spirituellen 

Art handelt, über die ihr nachdenkt. Der Buddhismus lehrt die 

spirituelle Art, die innerhalb des Stroms der Bedingten 

Zusammenentstehung auftritt. Andere lehren die physische 

Geburt auf ihre eigene Weise, und das ist von ethischem 

Wert. Wir sollten diese Art der Wiedergeburt aus Gründen 

der Ethik bewahren, um die Menschen zu ermutigen, Gutes 

zu tun. Die spirituelle Art der Wiedergeburt muss jedoch aus 

Gründen des paramathadhamma, der letztendlichen Wahr-

heit, bewahrt werden. In der Sprache der höchsten Wahrheit 

ist es das Konzept des „Ich“, das im Geist wiedergeboren 

wird, und dieser Ich-Gedanke ist so vertraut, dass er sich wie 

eine Wiedergeburt anfühlt, auch wenn eigentlich nichts wie-

dergeboren wird.  

 

 



Dimensionen und Verläufe des Paṭiccasamuppāda     121 

Reflektion und Erfahrung gemäß dem Dhamma 

 

So reflektiert man über die Frage, ob es Wiedergeburt gibt 

oder nicht. Wenn wir den Unterschied zwischen diesen bei-

den Arten des Verständnisses des Wortes „Wiedergeburt“ 

nicht erkennen können, ist es unmöglich, die Lehre des Bud-

dha zu verstehen, und dieser Mangel an Verständnis macht es 

unmöglich, vom Leiden frei zu werden. 

Wenn ihr euch fragt, „Werde ich wiedergeboren oder 

nicht?“ oder: „Wird es Wiedergeburt für mich geben?“, hän-

gen die Frage, die Antwort und die Wahrheit von der Art der 

Wiedergeburt, an die ihr denkt, ab. Handelt es sich um die 

körperliche Wiedergeburt der Umgangssprache oder um die 

geistige Wiedergeburt der Dhamma-Sprache? Denkt ihr in 

konventionellen Begriffen oder in ultimativen Begriffen? 

Wenn wir Wiedergeburt im Sinne der Dhamma-Sprache be-

trachten, müsst ihr niemand anderes fragen. Schaut einfach 

genau nach innen, dann werdet ihr die Wiedergeburt des illu-

sorischen Selbst im Ablauf des paṭiccasamuppāda wieder 

und wieder stattfinden sehen. Das könnt ihr direkt und per-

sönlich sehen, bei jedem Auftreten der Bedingten Zusamme-

nentstehung. Dann könnt ihr euch selbst die Antwort geben: 

„Ja, ich habe diese Art von Wiedergeburt“. 

Soweit es die körperliche Wiedergeburt der Umgangsspra-

che betrifft, gibt es keine Möglichkeit, sie selbst zu erkennen, 

zu sehen oder zu erleben. Wie könntet ihr auch hier und jetzt 

sehen, ob ihr körperlich wiedergeboren werdet oder nicht? 

Die Wiedergeburt der Dhamma-Sprache jedoch kann deutlich 

gesehen und direkt erlebt werden. Jedes Mal, wenn Unwis-

senheit, Gier und Festhalten das illusorische Selbst gebären, 

können wir es in uns selbst erkennen. Bei der Wiedergeburt 

der Umgangssprache kann man nur glauben, was andere sa-

gen. In diesem Fall ist es nicht eure eigene Wahrheit. Ihr ver-

lasst euch auf die Autorität von jemand anderem. Bitte be-



122     Unter dem Bodhibaum 

antwortet diese Frage durch einen Blick in euren eigenen 

Geist. 

 

 

Warum sich Sorgen machen? 

 

Eigentlich gibt es keine wirkliche Notwendigkeit sich darum 

zu sorgen, ob es physische Wiedergeburt gibt oder nicht. Das 

ist schließlich nicht das Problem; dukkha entsteht nicht we-

gen der körperlichen Geburt. Dukkha tritt aufgrund der in der 

Dhamma-Sprache des paṭiccasamuppāda beschriebenen 

Wiedergeburt auf. Leiden findet statt wegen dieser Art von 

Wiedergeburt, und diese gilt es zu vermeiden. 

Hinsichtlich des anderen Verständnisses von Wiederge-

burt könnt ihr ganz entspannt bleiben, denn diese Art der 

Wiedergeburt könnt ihr nicht sehen, sie ist für euch selbst 

nicht subjektiv erlebbar, sie verursacht kein Leiden, und 

wenn, seid ihr nicht da, um darunter zu leiden. Lasst den Ge-

danken daran einfach bleiben. Die Vorstellung hat einen ge-

wissen Wert in Bezug auf die Moral und deshalb ist es gut, 

sie beizubehalten, aber sie ist nicht wirklich wahr - sie ist nur 

relativ wahr, nicht absolut wahr. Lasst Kinder und Menschen 

mit wenig Wissen daran glauben. Wenn sie daran glauben, 

dann motiviert es sie vielleicht, Gutes zu tun und ein morali-

sches Leben zu führen.  

Die Art von Wiedergeburt, die persönlich, subjektiv ist, 

die wir für uns selbst sehen können, wird als sandiṭṭhiko be-

zeichnet - als persönlich erfahrbar durch diejenigen, die prak-

tizieren. Die wahre Wiedergeburt, die sandiṭṭhiko ist, die wir 

klar und wirklichkeitsgemäß selbst sehen können, ohne je-

mand anderem glauben zu müssen, entspricht der ersten Qua-

lität des Dhamma. Sie erleben wir jedes Mal, wenn paṭicca-

samuppāda in unserem Herzen abläuft.  

Manche Menschen sind besonders „begabt“ und erleben 

jede Sekunde eine Wiedergeburt. Wenn die Augen eine visu-



Dimensionen und Verläufe des Paṭiccasamuppāda     123 

elle Form sehen, gibt es eine Wiedergeburt. Wenn die Ohren 

ein Geräusch hören, gibt es eine Wiedergeburt. Wenn die 

Nase einen Geruch riecht, gibt es eine Wiedergeburt. Wenn 

die Zunge einen Geschmack schmeckt, gibt es eine Wieder-

geburt. Erinnerungen und Gedanken des Geistes - noch mehr 

Wiedergeburten. Wiedergeburt kann ziemlich oft auftreten, 

wenn man wirklich kreativ ist. 

Wenn wir jedoch paṭiccasamuppāda wirklich durchdrin-

gen, können wir diesen Strom regulieren, und die Wiederge-

burt wird aufhören. Wenn Wiedergeburt aufhört, dann ist das 

Nibbāna. Ein gründliches und tiefgreifendes Verständnis der 

Bedingten Zusammenentstehung löst das Dilemma der Wie-

dergeburt auf und so endet das Leiden in uns und durch uns 

selbst. 

 



 



Paṭiccasamuppāda für Kinder     125 

Paṭiccasamuppāda für Kinder  

Sakka, der Götterkönig, sprach zum Erhabenen also:  

„Was ist, Herr, der Grund, was die Ursache, die einige 

Wesen in dieser Welt daran hindert, hier vollständig kühl 

zu werden? Und was wiederum ist der Grund, was die Ur-

sache, die es einigen Wesen in dieser Welt ermöglicht hier 

vollständig kühl zu werden?“65  

„Es gibt, Götterkönig, durch das Auge wahrnehmbare 

Formen, durch das Ohr wahrnehmbare Töne, durch die 

Nase wahrnehmbare Düfte, durch die Zunge wahrnehmba-

re Säfte, durch den Körper wahrnehmbare Gegenstände, 

durch das Denken wahrnehmbare Dinge, die ersehnt, ge-

liebt, entzückend, angenehm, dem Begehren entsprechend, 

reizend sind. Wenn ein Kultivierender sich daran erfreut, 

sie begrüßt, sich darauf stützt, dann ist sein Bewusstsein66 

dadurch daran gebunden. Mit Ergreifen, Götterkönig, wird 

der Kultivierende nicht vollständig kühl. Dies ist nun, Göt-

terkönig, der Grund, dies ist die Ursache, das da einige 

 

65 Diṭṭhadhamma, direkt und unmittelbar erkennbar, ohne auf 

Künftiges zu warten. „Vollständig kühl sein“ ist die Verbform von 

parinibbāna. Ajahn Buddhadāsa übersetzte Nibbāna meist mit 

„Kühle“ oder „Kühlheit“ (coolness) und legte Wert darauf, dass 

Nibbāna in diesem Leben erreicht werden kann. 
66 Bewusstsein (viññāṅa), bezieht sich hier auf das Bewusstsein 

geistiger Phänomene (manoviññāṅa), das den Reiz und die Anzie-

hung hinsichtlich eines Sinneneindrucks erfährt. Es bezieht sich 

nicht auf z.B. Augbewusstsein (cakkhuviññāṅa), das eine Form im 

gewöhnlichen Funktionieren des Gesichtssinns sieht. 



126     Unter dem Bodhibaum 

Wesen in dieser Welt daran hindert, hier vollständig kühl 

zu werden.  

Es gibt, Götterkönig, durch das Auge, das Ohr, die Na-

se, die Zunge, den Körper, den Geist wahrnehmbare For-

men, Töne, Düfte, Säfte, Gegenstände, Dinge, die ersehnt, 

geliebt, entzückend, angenehm, dem Begehren entspre-

chend, reizend sind. Wenn sich der Kultivierende darüber 

nicht freut, sie nicht begrüßt, sich nicht darauf stützt, dann 

ist sein Bewusstsein dadurch nicht gebunden: Er ergreift 

sie nicht. Nicht ergreifend, Götterkönig, wird der Kultivie-

rende vollständig kühl. Das ist, Götterkönig, der Grund, 

das ist die Ursache, die es einigen Wesen in dieser Welt 

ermöglicht hier vollständig kühl zu werden“.67  

 

 

So wie es zwei Ebenen von idappaccayatā oder paṭiccasa-

muppāda gibt, die gewöhnliche physische Ebene und die tie-

fere, subtilere geistige Ebene, so gibt es auch zwei entspre-

chende Ebenen der Achtsamkeit. 

Um die erste Ebene zu verdeutlichen, können wir unseren 

Kindern den Zusammenhang zwischen der Sonne im Himmel 

und dem Wasser auf der Erde erklären. Die Sonne gibt Licht 

ab, welches das Wasser erwärmt und verdampft. Das ver-

dampfte Wasser steigt in den Himmel und sammelt sich zu 

Wolken. Schließlich fällt der Regen aus den Wolken. Wenn 

du vom Regen überrascht und durchnässt wirst, kann es sein, 

dass du dich erkältest. Wenn du aufgrund dieser Erkältung 

Fieber bekommst, musst du zum Arzt gehen, damit dieser das 

Fieber heilt. 

Oder als ein weiteres Beispiel, der Regen macht den Bo-

den nass, so dass er schlüpfrig wird. Weil der Boden schlüpf-

rig ist, rutscht du aus und fällst hin. Du schlägst dir den Kopf 

 

67 SN 35:118 Sakkapañha Sutta. 



Paṭiccasamuppāda für Kinder     127 

auf, hast eine Wunde und es tut weh. Du gehst zum Arzt, um 

sie behandeln zu lassen.  

Diese verschiedenen Dinge hängen voneinander ab und 

eines ist die Frucht, das Ergebnis, des anderen. Diesen Zu-

sammenhang nennen wir den „Strom von idappaccayatā-

paṭiccasamuppāda“.  

Wenn man genügend Achtsamkeit besitzt, kann man ver-

meiden vom Regen überrascht zu werden und sich zu erkäl-

ten. Oder, wenn man bei nassem Boden hinausgehen muss, 

dann kann man mit ausreichender Achtsamkeit vermeiden 

auszurutschen und zu fallen. Dies sind materielle Beispiele 

für Achtsamkeit im Hinblick auf idappaccayatā oder paṭicca-

samuppāda. 

Als nächstes können wir unsere Kinder auf der höheren 

Ebene bezogen auf Herz und Verstand belehren. Wir können 

ihnen erklären, dass sie Augen, Ohren, Nase, Zunge, Körper 

und einen Geist, der fühlen und denken kann, besitzen. Und 

wir lehren sie, diese Dinge gut genug zu verstehen; diese Tat-

sachen sind nicht so schwer verständlich, dass sie die Er-

kenntnisfähigkeit von Kindern übersteigen würden. 

 

 

Es beginnt mit Sehen und Hören 

 

Wir weisen sie darauf hin, dass es in dieser Welt visuelle 

Formen, Töne, Gerüche, Geschmäcker, Berührungen und 

Gedanken gibt, die ihre Augen, Ohren, Nase, Zunge, Körper 

und ihren Geist stimulieren. Wenn also eine Form die Augen 

stimuliert, wird diese Form gesehen, und dieses Sehen heißt 

Augbewusstsein. Leitet sie an, zu beobachten, wie Augbe-

wusstsein gerade dann auftritt, wenn es zur Berührung zwi-

schen den Augen und einer Form kommt. Erst gab es das 

nicht und nun gibt es Sehen. Wenn die Lichtwellen die opti-

schen Nerven stimulieren, fühlen das diese Nerven und wis-



128     Unter dem Bodhibaum 

sen es. Es sind die Sehbahnen des Nervensystems, welche die 

Form sehen, nicht „Ich sehe die Form“. 

Selbst Kinder können einen deutlichen Unterschied im Er-

gebnis erkennen, wenn es nur die visuellen Bahnen des Ner-

vensystems sind, die sehen, im Vergleich zu „Ich sehe die 

Form“. Nur das zweite ist gefährlich und schädlich. Wenn es 

nur die Erfahrung des Nervensystems in Interaktion mit 

Lichtwellen ist, wird dem nicht viel Bedeutung oder Wert 

beigelegt und somit gibt es nicht viel, woran man festhalten 

könnte. Hat man das Gefühl „Ich sehe die Form“, ist die zu-

geordnete Bedeutung viel stärker und übler, weil die sichtba-

re Form für positiv oder negativ gehalten wird und sich alles 

plötzlich und törichterweise um das Ego-Ich dreht. 

Wenn ein Geräusch die Ohren stimuliert, helft den Kin-

dern den großen Unterschied zu verstehen, zwischen 

„Schallwellen sind auf die Ohren getroffen“ und „Ich hörte 

ein Geräusch“. Lehrt sie lediglich bei der Erfahrung zu blei-

ben, dass ein Geräusch gehört wurde und zu überlegen, wie 

man, falls nötig, damit umgehen sollte oder es einfach sein zu 

lassen, wenn diese Notwendigkeit nicht besteht. Das verrück-

te Ego-Ich muss sich nicht aufregen, wütend werden, hassen, 

lieben, oder Angst haben. 

Wenn ein Geruch die Nerven der Nase stimuliert, nimmt 

das Nervensystem diesen Geruch wahr. Es besteht keine 

Notwendigkeit, dass „Ich einen Geruch rieche“. Wenn ein 

Geschmack die Geschmacksknospen der Zunge beim Essen 

stimuliert, ist es einfach das Nervensystem in der Zunge, das 

diesen Geschmack wahrnimmt, statt „Ich schmecke diesen 

Geschmack“. Wenn beispielsweise die Zunge den Ge-

schmack nicht als schmackhaft empfindet, kann man einfach 

zu einem Gewürz greifen und ihn verbessern. Wenn jedoch 

„Ich“ das Essen nicht als köstlich empfindet, wird der Koch 

getadelt und geschimpft. Seht ihr den großen Unterschied? 

Wenn etwas die Haut oder den Körper berührt, bemerkt das 

Nervensystem die Berührung und verarbeitet sie entspre-

chend. Wenn es sich wie „Ich wurde berührt“ anfühlt, resul-



Paṭiccasamuppāda für Kinder     129 

tiert das in positiven oder negativen Gefühlen, was zu 

Schwierigkeiten und Problemen führt. Es ist ein großer Un-

terschied zwischen bloßem Erleben und dem Reagieren mit 

Ego-Ich. 

Wenn das geistige System denkt, lasst es einfach nur das 

geistige System sein, das denkt und macht nicht mehr daraus. 

Lasst es nicht zu „Ich denke“ werden.  

Bitte helft unseren Kindern diese sechs Dinge in dieser 

Weise zu verstehen. Zeigt ihnen den wichtigen Unterschied 

zwischen der Art und Weise des Erlebens, wodurch es zur 

Geburt der egoistischen Selbstvorstellung kommt und der, 

wodurch niemand geboren werden muss. Dann kann, was 

immer auch getan werden muss, getan werden, ohne dass es 

zu Geburt (jāti) führt. 

 

 

Wie Erleben in uns gelangt 

 

In einem weiteren Schritt können wir die Aufmerksamkeit 

unserer Kinder darauf lenken, dass die Augen innen und die 

visuellen Formen außen sind. Sobald die beiden interagieren, 

tritt eine dritte Sache, nämlich Augbewusstsein in Erschei-

nung. Wenn diese drei Dinge zusammenarbeiten, wenn also 

eine Form mittels Augbewusstsein gesehen wird, sprechen 

wir von Kontakt. Kommt es zu Kontakt, wird als nächste 

Reaktion Gefühl entstehen. Seit der Zeit im Mutterleib fehlt 

uns die notwendige Intelligenz und die Weisheit, um diese 

Erfahrungen zu verstehen. Im Grunde waren wir die meiste 

Zeit unseres Lebens unwissend. Wenn Gefühl unsere Unwis-

senheit stimuliert, empfinden wir manche Dinge als positiv 

und verlieben uns in sie, und manche Dinge empfinden wir 

als negativ und wir beginnen sie zu hassen. Aus Gefühl kön-

nen diese beiden Arten von Bedeutung entstehen. 

Wenn es zu so einem törichten Gefühl kommt, folgt Wol-

len - genauer gesagt - törichtes Wollen oder Verlangen. Das 



130     Unter dem Bodhibaum 

Verlangen wird dem Gefühl entsprechend zusammengebraut: 

Die Reaktion auf positive Gefühle äußert sich in dem 

Wunsch zu bekommen oder zu haben, sich daran zu erfreuen 

oder in Vernarrtheit darin; und die Reaktion auf negatives 

Gefühl äußert sich in Ärger, Wut, Groll und Hass. Wir nen-

nen das törichtes Wollen, weil es sich dabei einfach um Re-

aktionen entsprechend dem Gefühlseinfluss handelt. Es han-

delt sich nicht um weises Wollen, basierend auf echtem Ver-

ständnis. Normalerweise ist das, was in uns aufsteigt, unwis-

sendes Begehren, törichtes Wollen, Verlangen. 

Wenn wir achtsam sind, wirklich intelligent und weise, 

werden wir intelligente Wünsche haben. Wir können sie wei-

se Absichten nennen, das ist etwas ganz anderes als törichtes 

Wollen oder Verlangen.68  

Wenn die Empfindung des Verlangens stark und intensiv 

ist, kommt es zu einer weiteren Reaktion. Die Vorstellung 

von „Ich verlange“ wird zusammengebraut. „Ich, der Begeh-

rende“ wird aus dem Verlangen geschaffen. Dies erfordert 

eine subtilere Untersuchung. Wenn der Wunsch stärker und 

intensiver wird, tritt die Empfindung, „Ich bin derjenige, der 

etwas will“, in Erscheinung. Die Vorstellung eines Selbst 

steigt hier besonders klar auf. Lehrt die Kinder, das Ego-Ich, 

das etwas will, zu bemerken. Dieses Konzept eines Selbst 

wird upādāna (Festhalten, Anhaften) genannt. Wenn die 

Empfindung des Festhaltens im Geist auftaucht, ist das der 

Ausgangspunkt von bhava - Werden und Existenz schlagen 

im Geist Wurzeln. 

Wenn der Werdeprozess aufrechterhalten wird und voll-

ständig abläuft, kommt es zu Geburt, dem Erscheinen eines 

voll ausgebildeten Ego-Ich. Bitte beobachtet das ganz genau.  

Die Geburt des Ego-Ich nennt man unwissende Geburt. Wenn 

man auf diese Weise geboren wird, ist man unwissend, tö-

 

68 Rechte Absicht (sammāsankappa) oder weises Wollen ist der 

zweite Faktor des edlen achtfachen Pfades  



Paṭiccasamuppāda für Kinder     131 

richt. Es ist, als ob ein trügerischer Geist (pii-laug) geboren 

würde. Das wird dann für Ich, mein Ego, mein Selbst gehal-

ten. Man eignet sich alles als „mein eigen“ an. Die Geburt 

aus dem Mutterleib wird mein, Altern wird mein, Krankheit 

wird mein und der Tod wird mein. Glück und Leid sind mein. 

All dieses Ich und mein bedeutet, dass wieder ein Tor durch 

die Macht der Unwissenheit geboren wurde. 

Es gibt viele Gelegenheiten für diese Art der Geburt: 

Manchmal durch die Augen geboren, manchmal durch die 

Ohren, manchmal auch durch die Nase oder Zunge geboren, 

manchmal durch die Haut und den Körper geboren und 

manchmal durch den Geist geboren.  

Aus dem Schoß von Unwissenheit, Gier und egozentri-

schen Herzenstrübungen werden wir hunderte Male am Tag 

geboren. Bevor wir körperlich sterben, werden wir hundert-

tausende Male geistig geboren und sterben ebenso oft.  

Wenn die Eltern nicht zu verwirrt sind, können sie ihre 

Kinder dazu anleiten paṭiccasamuppāda, wie oben beschrie-

ben, zu verstehen. Die Kinder mögen im Stande sein, ein ma-

terielles Beispiel von idappaccayatā zu verstehen, und 

schließlich auch dazu fähig werden, das innere, geistige Zu-

sammenbrauen der Bedingten Zusammenentstehung zu ver-

stehen. 

 

 

Achtsamkeit ist die Antwort 

 
Das eben Besprochene wird es Kindern ermöglichen, zu ver-

stehen, dass sati (Achtsamkeit, Geistesgegenwart) im materi-

ellen Bereich einen ablaufenden Bedingungszusammenhang 

anhalten kann.69 Sie müssen sich nicht zwingend erkälten 

 

69 Nun, da Achtsamkeit im Mainstream angekommen ist, verändert 

sich die Bedeutung häufig in einer Weise, die nicht mit jener der 



132     Unter dem Bodhibaum 

oder hinfallen und sich den Kopf aufschlagen. Im weiteren 

Verlauf werden sie in der Lage sein zu verstehen, dass Acht-

samkeit den Fluss der Bedingten Zusammenentstehung auch 

im Moment des Kontakts anhalten kann. Wenn wir achtsam 

sind und in diesem Moment genügend Weisheit besitzen, 

wird der Strom der Bedingten Zusammenentstehung angehal-

ten oder seinen Kurs in eine Richtung ändern, in der kein 

Leiden erzeugt wird. Das bedeutet, dass Achtsamkeit den 

Fluss des paṭiccasamuppāda sowohl in seinen materiellen als 

auch seinen geistigen Aspekten zu stoppen vermag. Sati ist 

daher von entscheidender Bedeutung und unerlässlich. 

Wenn echte Intelligenz vorhanden ist, das heißt geistesge-

genwärtige Weisheit, wird Achtsamkeit von Anfang an da 

sein. Wenn zum Beispiel die Augen eine Form sehen, ist die 

klare Erkenntnis vorhanden, dass die Augen eine Form sehen, 

und man wird nicht dazu verleitet zu denken, „Ego-Ich sieht 

etwas.“ Wenn die Ohren einen Ton hören, gibt es nur die 

Klangwahrnehmung durch die Ohren, keine durch „mich, der 

hört“. Wenn die Nase Gerüche riecht und die Zunge Aromen 

schmeckt, ist Achtsamkeit anstatt des Ego-Ichs von Anfang 

an da. 

Es ist viel besser im Moment des Kontakts achtsam zu 

sein, als zu versuchen, später aufzuholen. Wenn Achtsamkeit 

rechtzeitig da ist, versteht man, was Kontakt ist und wie er 

funktioniert, wenn Augen, Form und Augbewusstsein (oder 

jede andere Kombination der inneren Sinnesmedien, der äu-

ßeren Sinnesmedien und des Sinnesbewusstseins) zusammen-

treffen. So kommt es zu intelligentem Kontakt. Mit intelli-

gentem Kontakt gibt es intelligentes Gefühl; ein Gefühl, das 

nicht töricht ist, das nicht von Positivität und Negativität ge-

täuscht wird. Folglich steigen Begierde und Anhaftung nicht 

auf. Wenn sati bei phassa sofort vorhanden ist, reguliert sie 

 

ursprünglichen buddhistischen Quellen übereinstimmt. S. Worter-

klärungen. 



Paṭiccasamuppāda für Kinder     133 

den Strom von paṭiccasamuppāda auf die korrekte Art. An-

ders ausgedrückt, weil keine Nachlässigkeit vorhanden ist, 

endet paṭiccasamuppāda genau dort. Auf diese Weise blo-

ckiert oder stoppt Achtsamkeit den Strom der Bedingten 

Zusammenentstehung, den Strom von dukkha. 

Das Problem hierbei besteht darin, dass die gewöhnliche 

Achtsamkeit, mit der wir geboren wurden, für diese Aufgabe 

nicht ausreicht. Sie ist nicht stark genug, um den Strom von 

paṭiccasamuppāda zu stoppen, insbesondere im Augenblick 

des Kontakts. Folglich müssen wir eine höhere Ebene der 

Achtsamkeit entwickeln. Wir müssen die Achtsamkeit mittels 

der Übungsweise, die als ānāpānasati (Achtsamkeit mit dem 

Ein- und Ausatmen) bekannt ist, trainieren, so wie ihr es in 

der International Dharma Hermitage gelernt und geübt habt.70  

Die Praxis der Achtsamkeit bedeutet, ein höheres als das 

übliche Niveau der Achtsamkeit auszubilden, wie auch die 

damit zusammenhängenden Faktoren wie Weisheit, klares 

Verständnis und gesammelte Stabilität des Geistes (samādhi) 

zu trainieren. Die Schulung der Achtsamkeit bringt viele Vor-

teile mit sich, vor allem, wenn sie schließlich ausreichend ist, 

um den Verlauf des Stroms der Bedingten Zusammenentste-

hung aufzuhalten. 

Wenn wir von „achtsam sein“ sprechen, meinen wir damit 

Achtsamkeit, die ausreichend ist, vollständig, der nichts We-

sentliches fehlt und die schnell genug ist, um den Job zu erle-

digen. Der Ausdruck „Achtsamkeit besitzen“ muss sich auf 

diese Ebene beziehen und nicht auf eine teilweise oder halb-

gare Achtsamkeit71. Jemand, der voll entwickelte sati besitzt, 

 

70 Suan Mokkh International, auf der anderen Seite des Asian 

Highways, gegenüber des Hauptklosters Wat Suan Mokkh, in dem 

diese Vorträge gehalten wurden.  
71 Wie etwa die verwässerten Anwendungen dieses Wortes die sich 

in den westlichen Buddhismus und die populäre Psychologie, de-



134     Unter dem Bodhibaum 

wird „Arahant“ genannt; der Arahant hat den Strom von 

paṭiccasamuppāda für immer angehalten. 

Das Wesen der Achtsamkeit ist „Hochgeschwindigkeits-

weisheit“, die genau dann ankommt, wenn sie benötigt wird. 

Das schnelle und rechtzeitige Erscheinen der Weisheit ist die 

Kernbedeutung von sati. Ist sie nicht schnell genug, die Be-

dingte Zusammenentstehung an weiterem Zusammenbrauen 

zu hindern, kann man nicht von Achtsamkeit sprechen. Sati 

hat die gleiche Wurzel wie sara (der Pfeil). Zu der Zeit, als 

sich die Anwendung des Begriffs sati verbreitete, scheint das 

schnellste, den Menschen bekannte Ding, der Pfeil gewesen 

zu sein und so wurde seine Geschwindigkeit verwendet, um 

sati zu erläutern. Heutzutage würden wir Achtsamkeit wohl 

eher mit einer Kugel oder der Lichtgeschwindigkeit verglei-

chen, was eine ganz andere Bezeichnung ergeben würde. 

Kurz gesagt, die Schnelligkeit der Aufmerksamkeit, die üble 

Umstände verhindern kann, ist die Bedeutung des Wortes 

sati. 

Ihr könnt es selbst erfahren, ohne jemand anderem glau-

ben zu müssen, dass es völlig nutzlos ist, eine Menge Wissen 

zu besitzen, ohne in der Lage zu sein, es rechtzeitig anzu-

wenden. Dieses Wissen ist nichtig. Sati ist die zeitgerechte 

Geschwindigkeit, die Wissen erst nützlich macht. Das hat 

enorme Vorteile. Es ermöglicht Wissen, rechtzeitig bei den 

eben entstehenden Umständen zu sein. Dadurch werden alle 

Probleme eliminiert, was der Hauptvorteil der Achtsamkeit 

ist. Sie macht Wissen und Verständnis nützlich. Ohne sati ist 

unser Verständnis zu langsam, um nützlich zu sein. 

 
 

 

ren Zielsetzung nicht unbedingt das Löschen von dukkha sein mag, 

eingeschlichen haben.  



Paṭiccasamuppāda für Kinder     135 

Handeln ohne Handelnden 
 

Der frühmorgendliche Spaziergang hierher vom Retreat-

Zentrum auf der anderen Seite des Highways ist eine Gele-

genheit, um das Gehen mit dem höchsten Dhamma zu üben - 

gehen ohne Gehenden. Geht Schritt für Schritt, ohne dass 

jemand, der geht, benötigt wird. Das ist der höchste Dhamma 

im Buddhismus, der jede Aktivität oder Bewegung ermög-

licht, ohne dass es dazu ein „Ich“ oder Ego bräuchte. Der 

Körper geht einfach unter der Kontrolle des Nervensystems 

und des Bewusstseins. Ein Selbst, Ego oder „Ich“ ist nicht 

erforderlich. Das ist eine Lektion, die ihr, wie wir hoffen, hier 

lernen werdet. Mit dieser Art der Praxis ist jeder Moment 

eine Lektion, und überall ist unsere Schule. 

Ihr könnt dies auf alle Tätigkeiten des Lebens übertragen. 

Tut sie einfach ohne einen Tuenden. Nehmen wir zum Bei-

spiel essen. Esst ohne Essenden, dann wird es keine Probleme 

geben, die mit der Nahrungsaufnahme in Verbindung stehen. 

Tut, was auch immer getan werden muss, tut es mit Acht-

samkeit und bereiter, aktiver Weisheit, so dass das Gefühl 

eines handelnden Ego-Ichs nicht aufsteigt. Wir können uns 

darin üben, alles zu tun, ohne ein Ego-Ich, ohne einen Han-

delnden, ohne einen Tuenden. 

Im Leben gibt es sechs Grundaktivitäten: Sehen, Hören, 

Riechen, Schmecken, Berühren und Denken. Beim Betrach-

ten oder Sehen einer visuellen Form mit den Augen lasst es 

die Augen und das Nervensystem sein, die sehen. Es gibt 

keine Notwendigkeit, dass ein Ego-Ich sieht. Beim Hören 

von Klängen durch das Ohr ist es nicht notwendig, dass ein 

Ego-Ich der Hörer ist. Wenn mit der Nase Gerüche gerochen 

werden, funktioniert das Nervensystem auf natürliche Weise 

ohne Ego-Ich. Beim Schmecken von Aromen durch die Zun-

ge braucht es kein Ego-Ich, das diese Aromen schmeckt oder 

erlebt, nur ein natürlich funktionierendes Nervensystem. 

Auch für das Erleben von körperlichen Berührungen oder 



136     Unter dem Bodhibaum 

Empfindungen über die Haut und den Körper ist kein Ego-Ich 

erforderlich. Sogar Denken ist mit einem von Ego-Ich freien 

Geist möglich. Denkt nicht mit einem Ego-Ich, einem Denker 

oder einer Person, die denkt; das verursacht nur Probleme 

und Leid. Dies ist die Essenz des Buddhismus: Sehen, Hören, 

Riechen, Schmecken, Tasten und Denken ohne ein Ego-Ich 

als Seher, Hörer, Riecher, Schmecker, Berührer oder Denker. 

Das ist die Bedeutung der unter dem Begriff anattā zu-

sammengefassten buddhistischen Lehren - Nicht-Selbst, 

Selbstlosigkeit. Diese Lehre ist unter den Religionen der Welt 

einzigartig. Ihr werdet einen derart direkten Ausdruck von 

anattā nirgendwo anders finden. Bitte versucht anattā zu 

verstehen: In unserem Leben und unserer Erfahrung kann 

kein dauerhaftes, unabhängiges oder permanentes Selbst ge-

funden werden. Wenn das erkannt und verwirklicht ist, gibt 

es kein Ego-Ich als Leidensstätte mehr. Dann werdet ihr die 

Gesamtheit des Buddhismus verstehen, erkennen und ver-

wirklichen.



Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst     137 

 Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst 

Bhikkhus, was ist des Leidens Ursprung?  

Abhängig von Auge und Form entsteht Augbewusst-

sein. Das Zusammentreffen der drei ist Augkontakt. Mit 

Kontakt als Bedingung gibt es Gefühl; mit Gefühl als Be-

dingung gibt es Begehren. Dies ist des Leidens Ursprung.   

Freunde, was ist des Leidens Untergang?  

Abhängig von Auge und Form entsteht Augbewusst-

sein. Das Zusammentreffen der drei ist Augkontakt. Mit 

Kontakt als Bedingung gibt es Gefühl; mit Gefühl als Be-

dingung gibt es Begehren. Durch das Verblassen und rest-

lose Erlöschen des Begehrens erlischt Festhalten. Durch 

das Erlöschen des Festhaltens erlischt Werden. Durch das 

Erlöschen von Werden erlischt Geburt. Durch das Erlö-

schen von Geburt erlöschen Alter und Tod, Schmerz, 

Kummer, Leid, Betrübnis und Verzweiflung vollständig. 

Das Erlöschen der ganzen Masse des Leidens kommt auf 

diese Weise zustande. Dies ist des Leidens Untergang.  

 

(Der identische Wortlaut wird für die anderen Sinnestore, 

die ihnen entsprechenden Sinnesobjekte und die korres-

pondierenden Arten des Bewusstseins verwendet.)72 

 

 

72 SN 12:43 Dukkha Sutta (auch SN 35:106 Dukkhasamudaya Sut-

ta). Das darauf folgende Sutta dieses Abschnitts spricht in der 

exakt gleichen Weise über den Ursprung und den Untergang der 

Welt  SN 12:44 Loka Sutta (auch SN 35:107 Dukkhasamudaya 

Sutta).  



138     Unter dem Bodhibaum 

 

In diesem und im nächsten Kapitel werden wir die Entste-

hung des Eindrucks eines getrennten Selbst, des Egoismus 

und der daraus folgenden Selbstsucht besprechen. Um be-

stimmte Aspekte zu verdeutlichen, werden wir erst das, was 

als bhava, die Existenz des Selbst, bezeichnet wird, untersu-

chen. Später werden wir dann die Beziehung zwischen bhava 

und paṭiccasamuppāda betrachten. 

 

 

Bhava ist der Ort des Selbst 
 

Bhava ins Deutsche zu übersetzen ist etwas schwierig. Es 

wird normalerweise mit „Existenz“ übersetzt, jedoch ist die 

Bedeutung dieses Wortes breiter gefasst als jedes einzelne 

dafür verwendete deutsche Wort. Seine Bedeutung umfasst 

„werden“, woraus „existieren“ hervorgeht und einen „Zu-

stand des Seins“, der sich aus der Existenz ergibt. Erst gibt es 

Werden, dann Existieren und schließlich einen Seinszustand 

des Lebens. Diese drei Begriffe - Werden, Existieren und 

Seinszustand - sind zusammen das, was bhava genannt wird. 

Sie sind die Grundlage für die Verfestigung der Konzepte 

„Selbst“ und „dem Selbst zugehörig“, die mit dem Festhalten 

in Erscheinung treten. Es gibt nichts, was unser genaues Stu-

dium mehr verdienen würde. 

Bhava bezieht sich nicht auf eine körperliche oder materi-

elle Existenz. Vielmehr bezieht es sich auf eine geistige oder 

spirituelle Existenz. Werden, Existieren und Zustand des 

Seins beziehen sich auf geistige oder spirituelle Erfahrung. Es 

mag für euch leichter verständlich und einfacher zu beobach-

ten zu sein, wenn wir von bhava als einem spirituellen Ort für 

das, was „Selbst“ genannt wird, sprechen. Der Geist schafft 

unter dem Einfluss von Unwissenheit einen Ort für das 

Selbst, um zu existieren, zu sein und zu haben.  



Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst     139 

Bhava ist ein trickreiches, trügerisches Konzept. Obwohl 

es sich nicht auf etwas wirklich Reales bezieht, ist es ein-

flussreich und führt zu allen möglichen Problemen. Obwohl 

es sich nur um eine vom Geist zusammengebraute Illusion 

handelt, führt dieser trügerische Gedanke dennoch zu Selbst-

sucht und vielen Problemen. Deshalb ist es wichtig zu verste-

hen, was bhava ist: Werden - Existieren - Seinszustand.  

Im Buddhismus und wahrscheinlich schon vorher wurden 

drei Arten von bhava unterschieden. Die erste ist das Existie-

ren mit oder innerhalb von kāma (Sexualität, Sinnlichkeit). 

Die zweite ist das Existieren mit oder innerhalb von rūpa 

(Form), also reiner Form, nicht vermischt mit Sexualität und 

Sinnlichkeit. Die dritte ist das Existieren mit oder innerhalb 

von arūpa (ohne Form, formlos). Diese drei Arten von bhava 

mögen schwer zu verstehen sein, vor allem die letzte, aber ihr 

Studium lohnt sich und ist überaus wertvoll. 

 

Viele Existenzen hier in diesem Leben 
 

Lasst uns ein einfaches Beispiel wählen, um das zu veran-

schaulichen: eine Hausfrau.73 

Eine Stunde ist sie mit ihrem Partner im Schlafzimmer be-

schäftigt. In dieser Stunde ist sie in Sexualität, Romantik und 

Sinnlichkeit verwickelt.  

Die nächste Stunde ist sie mit ihrem Kind beschäftigt und 

hat nichts mit dem Geschehen der letzten Stunde am Hut. 

Oder sie ist mit Geld, Schmuck, Reichtum und anderen 

 

73 Wenn Ajahn Buddhadāsa hier und im Folgenden über Hausfrau-

en, Ehemänner und Ehe spricht, reflektiert das das Ideal der thai-

ländischen Buddhisten. Zwar betrachtete er das als gutes Modell, 

dem man folgen sollte, aber er war auch anderen Beziehungsfor-

men gegenüber offen. Letztlich interessierte ihn eigentlich immer 

nur, ob etwas geschickt (dukkha verringernd) oder ungeschickt 

(dukkha vermehrend) war.  



140     Unter dem Bodhibaum 

Besitztümern beschäftigt. In dieser zweiten Stunde ist sie nur 

mit der Form beschäftigt, nur an materiellen Dingen interes-

siert, ohne sexuelle oder sinnliche Bezüge.  

In der dritten Stunde hat sie nicht das geringste Interesse 

an den oben genannten Dingen, sie ist nur an Güte, spirituel-

lem Verdienst und Heilsamem interessiert. Sie ist damit be-

schäftigt, Gutes zu tun, wohltätig zu sein, spirituellen Ver-

dienst zu erlangen und Tugend zu entwickeln, um auf dem 

Weg zu Nibbāna Fortschritte zu machen.  

Es gibt also in ihrem Erleben sexuelle Belange, dann gibt 

es formbezogene (materielle) Belange und es gibt auch form-

lose (nicht-materielle) Belange. Dies sind leicht verständliche 

Beispiele für die drei Arten von bhava: sinnliche Existenz 

(kāmabhava), formhafte Existenz (rūpabhava) und formlose 

Existenz (arūpabhava). Versucht diese Beispiele zu verste-

hen und ihr werdet in der Lage sein, bhava richtig und gründ-

lich zu verstehen. 

Diese Beispiele veranschaulichen, wie alle drei Arten von 

bhava in diesem Körper auftreten können, genau hier, inner-

halb von ein paar Stunden, von ein paar Tagen oder von einer 

Lebenszeit gar nicht zu reden. In den orthodoxen oder traditi-

onellen Lehren über bhava, die man sowohl im traditionellen 

Theravada als auch im Mahayana Buddhismus findet, die 

aber nicht unbedingt richtig oder im Einklang mit dem ur-

sprünglichen Buddhismus sind, wird diesen Existenzen eine 

andere Stelle zugewiesen. Sexuelle Existenzen werden in 

Welten voller Sinnlichkeit verortet, formhafte Existenzen in 

anderen Welten, vor allem in den Welten der Brahma Götter 

der reinen Form und formlose Existenzen schließlich in wie-

der anderen Arten von Welten, jenen der formlosen Brahma 

Götter. Für diejenigen, die solchen Interpretationen folgen, 

bedeutet bhava Bereiche, Welten und Dimensionen außerhalb 

des sinnlichen Menschenbereichs. Dieser traditionelle Ansatz 

wurde vor dem Erwachen des Buddha gelehrt. Als der Bud-

dhismus aufkam, versuchte er seine Lehren auf dieses Leben 

in diesem Körper zu beziehen und fand so neue Bedeutungen 



Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst     141 

in diesen Begriffen, Bedeutungen, die hier in diesem Körper 

zu Lebzeiten gefunden werden können. Es besteht also keine 

Notwendigkeit zu sterben, um zu einem anderen bhava zu 

gelangen. Wie der Buddha Rohitassa, dem Deva-Sohn, sagte: 

 

„Nicht ist man imstande durch Gehen das Ende der Welt 

zu erreichen, da, wo es weder Geburt gibt noch Altern und 

Sterben, weder Erstehen, noch Abscheiden. 

In eben diesem klafterhohen, mit Wahrnehmung und 

Bewusstsein versehenen Körper, da ist die Welt enthalten, 

der Welt Entstehung, der Welt Ende und der zu der Welt 

Ende führende Pfad.“ 74 

 

Die traditionelle Lehre macht es erforderlich, dass man stirbt, 

um ein anderes bhava zu erleben, und die menschliche Ge-

burt wird als eine Form des kāmabhava angesehen. Aber 

welche Art von Problem wird dadurch gelöst, wenn man ir-

gendwo anders hingeht? Wie können diese anderen Welten 

für unsere Probleme hier relevant sein? Wir sind jetzt hier, 

nicht wahr?  

An einem einzigen Tag können hier alle drei Arten von 

Existenz erlebt werden. Wenn man wirklich talentiert ist, 

können sie in einer Stunde oder sogar in Minuten erlebt wer-

den. Bitte erkennt, wie der Geist auf diese verschiedenen Ar-

ten existiert. Wir alle durchlaufen diese drei bhava genau hier 

in diesem Körper. Wenn euer Verständnis diesbezüglich kor-

rekt ist, werdet ihr im Stande sein die Probleme, die mit den 

verschiedenen Arten von Existenz verbunden sind, zu lösen. 

Was noch alberner bei den traditionellen bhava-

Überzeugungen ist, sind Behauptungen wie etwa, dass sinnli-

che Existenzen 100 Jahre andauern, die in den Welten der 

Brahma Götter der reinen Form Zehntausende von Jahren 

und die Existenzen der formlosen Brahma Götter Hunderttau-

 

74 AN IV:45, Rohitassa Sutta,  



142     Unter dem Bodhibaum 

sende von Jahren. Vielleicht sind diese Erklärungen ja meta-

phorisch gedacht, aber viele Leute scheinen sie ganz wörtlich 

zu nehmen. Welchen Wert oder Nutzen hat die Information, 

dass man nur alle 10000 oder 100.000 Jahre die Existenz 

wechselt für uns? Abgesehen von metaphysischen Debatten 

darüber, ob solche Bereiche wirklich existieren, welche Be-

deutung haben sie für unser Leben? Da kann nichts geändert 

werden. Wir können nichts mit ihnen anfangen, sie sind völ-

lig außerhalb unserer Kontrolle. Warum sollte man sich mit 

solchen Glaubensvorstellungen abgeben? 

Im richtigen Buddhismus sind Werden und Existieren dy-

namisch und verändern sich viel häufiger als im traditionellen 

Schema, manchmal alle paar Minuten. Ihr werdet sehen, dass 

sie sich die ganze Zeit verändern, und dass es dafür ein an-

gemessenes Verständnis braucht. 

 

 

Probleme mit bhava 
 

Jede Art von bhava bringt ihre eigenen Probleme für uns mit 

sich. Wir leiden unter den verschiedenen Arten des Werdens 

und Existierens auf spezifische Weise. Kāmabhava schafft 

gewisse Probleme, rūpabhava birgt eigene Probleme und 

arūpabhava erzeugt wiederum andere Probleme. Das bedeu-

tet, es ist notwendig bhava richtig zu handhaben. 

Nehmen wir jetzt das Beispiel des Ehemanns der Haus-

frau. Er ist für eine Weile mit seiner Frau und sexuellen Din-

gen beschäftigt. Dann befasst er sich eine Zeit lang mit den 

Kindern, dem Haus, der Familie, den Finanzen oder derglei-

chen. Und zu anderer Zeit tut er Gutes, ist wohltätig, befasst 

sich mit Tugend und Ehre. Jede Art der Existenz könnte sich 

nach wenigen Minuten für ihn und sie wie für den Rest von 

uns verändern. Wenn wir nicht imstande sind, diese Erfah-

rungen zu managen, werden sie voller Probleme sein. Sie 



Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst     143 

werden zu Schwierigkeiten, Belastungen und leidvoller Quä-

lerei. 

Unsere Hausfrau und ihr Ehemann haben eine Reihe von 

Problemen mit kāma, mit sexuellen Aktivitäten, mit dem 

Partner und den damit verbundenen Bemühungen, um zu 

bekommen, was sie sich wünschen. In Bezug auf ihre Kinder, 

das Haus, den Besitz, die Finanzen, ihren Schmuck und ihre 

Investitionen haben sie eine andere Reihe von Problemen, die 

ihre Herzen bedrücken und ihren Verstand belasten. Selbst 

wenn sich ihr Interesse auf Tugend, Ehre, Ansehen, Integri-

tät, Spiritualität und andere formlose, immaterielle Dinge 

richtet, gibt es Probleme.  

Jede Art von Existenz hat die damit verbundenen Proble-

me und Mühen. Ob sexuell, formhaft oder formlos, jede Art 

von bhava ist beschwerlich und führt zu Leid, denn mit 

bhava kommt es zur Geburt (jāti) und mit der Geburt kommt 

es zu dukkha. Werden und Existieren bringen die Geburt des 

Ego-Ich hervor und damit Leiden. Solange es Werden und 

Existenz des Selbst gibt, wird das Ego-Ich in Leiden geboren. 

Um welche Existenzart es sich auch immer handelt, sie ist der 

Ort, an dem das Selbst geboren wird, um die entsprechenden 

Probleme zu haben und zu leiden. 

Natürlich stellt sich jetzt die Frage, wie können wir uns 

von den Problemen befreien, die ihren Ursprung im sinnli-

chen, formhaften und formlosen bhava haben? Um auf das 

Beispiel unserer Hausfrau und ihrem Mann zurückzukom-

men, wie können sie ohne Leid im Zusammenhang mit sinn-

lichen, romantischen und sexuellen Dingen leben? Wie kön-

nen sie ohne Leid im Hinblick auf Kinder, Geld, Besitz und 

andere materielle Dinge leben? Wie können sie ohne Leid 

Tugend, Ehre und Reputation betreffend leben? Es ist un-

möglich, dass sie mit all dem nichts zu tun haben, es sind 

alles unumgängliche Aspekte des Lebens. Wenn diese Ange-

legenheit aber gründlich verstanden wurde, wird unser Paar 

sich jenseits der Probleme der drei Arten der Existenz wie-

derfinden. Das Ende von bhava ist das Ende der Probleme 



144     Unter dem Bodhibaum 

und des Leidens. Also versucht bitte, diese drei Kategorien 

von bhava zu verstehen. 

Natürlich gibt es diese Probleme nicht nur für unsere 

Hausfrau und den Ehemann. Wir alle stehen vor den gleichen 

Herausforderungen. Deshalb müssen Partner wie diese Frau 

und dieser Mann die besten Freunde füreinander sein, korrek-

te und gut zusammenpassende Freunde, um sich all diesen 

Herausforderungen gemeinsam zu stellen, sodass ihr Leben 

frei von den Problemen mit bhava ist. Auch aus diesem 

Grund solltet ihr die Details dieser drei Arten von bhava ge-

nau untersuchen und gut verstehen. 

Dies ist ein guter Zeitpunkt, um zu erwähnen, dass die Ehe 

(samarasa) eine Möglichkeit für zwei Menschen sein sollte, 

um die Probleme der drei Arten von bhava gemeinsam zu 

lösen. Es geht bei ihr nicht wie so oft um die Mehrung und 

Verschärfung ihrer Probleme im Zusammenhang mit Sex, 

Finanzen oder was auch immer. In einer Welt der Narren 

schafft die Ehe mehr Probleme und vermehrt die Schwierig-

keiten, bis die Menschen verrückt werden. In einer Welt der 

intelligenten Menschen ist die Ehe ist ein Mittel, sich gegen-

seitig zu helfen, Herausforderungen zu bewältigen, Stärken, 

Erfahrungen und Intelligenz zu vereinen, um die Probleme 

des Lebens zu lösen, statt sie zu vervielfältigen. 

Beide Partner können das rechte Verständnis haben, das es 

ihnen ermöglicht, sich von den drei Arten von Problemen zu 

befreien, die ihnen hinsichtlich der sinnlichen Existenz, der 

formhaften Existenz und der formlosen Existenz Schwierig-

keiten machen. Wenn wir sie untersuchen und wahres Ver-

ständnis besitzen, werden daraus keine Schwierigkeiten er-

wachsen. Niemand scheint jedoch überhaupt Interesse an den 

beiden letzten zu haben. Vielleicht erscheinen sie zu weit 

entfernt oder zu tiefgründig. Sogar mit der einfachsten Art 

von bhava, der Sexualität, können nur wenige Menschen 

wirklich richtig umgehen. So beißt das Leben fortwährend 

seinen Besitzer, das heißt, es ist voll von sich wiederholen-



Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst     145 

dem Leiden. Vielleicht ist es an der Zeit, diese drei Arten von 

bhava zu verstehen. 

 

 

Die Lehren aus dem Werden 
 

Wir müssen die Erfahrung dieser drei Existenzformen wie 

Lektionen durchlaufen, die uns das Leben aufgibt, um uns zu 

testen, und wir müssen diese Tests bestehen, um das Ende 

unserer Ausbildung zu erreichen: Nibbāna, das Erlöschen von 

dukkha und das Ende aller Probleme. Nibbāna ist das ultima-

tive Ziel des Lebens, das, was sich jenseits und über diesen 

drei Existenzen und ihren Problemen befindet. Das gleiche 

gilt auch für andere Religionen. Christen zum Beispiel müs-

sen die Lektionen aus diesen drei Arten des Werdens lernen, 

um in das Reich Gottes zu kommen. Um mit der höchsten 

Wirklichkeit oder Wahrheit zu leben, müssen wir diese drei 

Lektionen bestehen. Also studiert bitte diese drei Existenzen 

als Lektionen, die erlernt und bestanden werden müssen, um 

das höchste Potenzial im Leben verwirklichen zu können. 

 

Die erste Art von bhava ist kāmabhava, das sexuell-sinnliche 

Werden und Existieren, die erste Lektion, die wir bestehen 

müssen. Diese Art von bhava kann nicht vermieden werden, 

weil die Natur die Dinge so geordnet hat, dass wir Sexualität 

unweigerlich erleben, um uns zu reproduzieren und unser 

Aussterben zu vermeiden. Fortpflanzung an sich macht nicht 

viel Spaß. Reproduktion ist an sich schwierig, unbequem, 

schmerzhaft, lästig und anstrengend. Aber die Natur ist clever 

und führt kāma als Köder oder „Bakschisch“ in die Glei-

chung ein, damit wir uns reproduzieren. Wir werden ange-

heuert oder dazu verleitet uns zu reproduzieren, mit Sinnlich-

keit als Belohnung. Ohne Lustgefühl beim Sex, wer würde 

sich das Theater antun? Wegen kāma akzeptieren wir mit der 

Fortpflanzung verbundenen Ärger und harte Arbeit. Das also 



146     Unter dem Bodhibaum 

ist die Grundlage des Arterhalts bei Mensch und Tier, denn 

ohne sie würde das Leben nicht weitergehen. So sind kāma, 

die Bedingungen für kāma, die Quellen von kāma - Sex und 

Sexualität - integrale Aspekte unseres Lebens.  

Moderne Psychologen, allen voran Freud, haben die zent-

rale Bedeutung der Sexualität betont. Noch bevor ein neuge-

borenes Kind etwas über Sex weiß, erlebt es schon sexuelle 

Gefühle. Zum Beispiel erfährt ein Kind Freude beim Wasser-

lassen und beim Stuhlgang. Beides erzeugt ein Gefühl mit 

sexueller Bedeutung, ein Wohlempfinden, Zufriedenheit oder 

Lustgefühl. Sobald wir alt genug sind, um uns auf sexuelle 

Aktivitäten einzulassen, ist kāma intensiver und direkter. 

Kāma wird von Beginn des Lebens an erfahren und konsu-

miert und wird zu einem schwierigen Problem, das uns das 

ganze Leben hindurch beschäftigt. Wir müssen dieses Prob-

lem verstehen, um es regulieren zu können, damit wir nicht 

davon versklavt werden. 

Ein möglicher Ansatz ist es, die eigene Zielsetzung auf ei-

ne höhere Ebene zu heben und den Geschlechtsakt zum Zwe-

cke der Fortpflanzung durchzuführen und nicht nur um kāma 

willen. Bitte beachtet, dass es einen Unterschied zwischen 

Fortpflanzung und Sex gibt. Kāma ist die betörendste und 

hinterlistigste Sache der Welt und doch nur ein kurzer Mo-

ment des Wahnsinns. Dennoch kann es uns so täuschen, dass 

wir uns vollständig darin verlieren. 

Dieses Dilemma ist einfach genug zu verstehen, aber sind 

wir auch schlau genug, um richtig damit umzugehen? Lassen 

wir uns für die Reproduktion anheuern oder nicht? Wenn 

unser Geist ausreichend hochgesinnt ist, so dass wir kāma 

nicht frönen, von kāma nicht ausgetrickst werden, von kāma 

nicht versklavt werden und den kāma-Lohn nicht verzehren, 

ist es möglich, sich lediglich fortzupflanzen. Das würde über 

kāma hinausgehen und uns das Reich der Form öffnen. Auf 

dieser Ebene gibt es keine Vernarrtheit und Sich-Gehen-

Lassen in kāma. Hier verweilt unser Geist in rūpabhava und 

Reproduktion findet nach Erforderlichkeit statt. Dies verdeut-



Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst     147 

licht, wie man die erste Lektion, den ersten Test, nämlich 

kāmabhava (sexuell-sinnliche Existenz) erfolgreich bestehen 

kann. 

 

Sobald wir verheiratet sind, treten die Aufgaben und Belas-

tungen von Haus, Besitz und Finanzen an uns heran. Unser 

Interesse und die Erregung bezüglich kāma schwächt sich 

etwas ab. Die Dringlichkeiten von rūpa und rūpabhava - 

Form und formhafte Existenz - rücken deutlicher in den Vor-

dergrund, während wir älter werden.  

Im weiteren Verlauf des Alterns denken wir öfter über den 

Tod, und was danach kommt, nach. Damit dringen Erfahrun-

gen von arūpa und arūpabhava - nicht-formhafte und nicht-

materielle Existenz - stärker in den Geist ein und die mit 

kāma und rūpa verbundenen Empfindungen werden weniger.  

Wir haben alle drei Arten von bhava in unserem Leben. Wir 

müssen jede von ihnen korrekt gestalten, um von vollständi-

ger Befreiung sprechen zu können, von einer Befreiung, die 

von allen drei bhava-Arten abgelöst ist. Dies ist der Zweck 

der Untersuchung des Werdens und der damit verbunden 

Themenbereiche. 

Das oben Beschriebene bezieht sich auf gewöhnliche 

Menschen. Wir können aber auch jene betrachten, die sich 

einer höheren und edleren Lebensweise zugewandt haben: die 

Asketen, Einsiedler, Rishis und andere Kontemplative. Einige 

von ihnen meditieren mit Hilfe von Formen oder bestimmten 

materiellen Objekten als Grundlage für samādhi (innere 

Sammlung und Einheit des Geistes). Samādhi, das von Din-

gen mit einer Form abhängt, einschließlich der rūpajhāna 

(formhafte Vertiefungen), ist zutiefst befriedigend und erfreu-

lich. Diese Erfahrungen sind die höchsten Ebenen formhafter 



148     Unter dem Bodhibaum 

Existenz, weil diese Existenz auf den feinsten materiellen 

Formen basiert.75 

Andere Einsiedler und Kontemplative haben formlose Ob-

jekte zur Grundlage ihrer Meditation gemacht und haben 

dadurch noch feinere Ebenen des samādhi erreicht, mit der 

entsprechend noch subtileren Zufriedenheit und Freude. Den-

noch handelt es sich auch hierbei noch um Existenz, wenn 

auch formlos - arūpabhava - und von der höchsten Art. Wäh-

rend diese fortgeschrittenen Meditierenden die höchsten Ebe-

nen von rūpa und arūpa erleben, bleiben sie in der Existenz 

gefangen und sind nicht vollständig befreit. Auch diese feins-

ten Arten von bhava sind leidbehaftet, solange man sich da-

ran klammert. Diese Asketen leiden ebenso wie gewöhnliche 

Menschen, wenn auch in einer subtileren Weise. Selbst die 

Brahma Götter in ihren Brahmawelten leiden durch das Fest-

halten an dieser Existenz. Gleich, in welches bhava man fällt, 

selbst in der besten aller Existenzen gibt es belastendes 

dukkha. 

 

 

Bereitwillig fallen 
 

Ein weiteres nützliches Wort ist avacara (Wandern), was die 

Bereitschaft bezeichnet, auf etwas „hereinzufallen“ oder die 

Gewohnheit des Geistes, sich in die eine oder die andere 

Richtung zu neigen. Wenn eine Person die Gewohnheit be-

sitzt, bereitwillig in den sinnlichen Bereich zu fallen, wird 

dies als „Wandern in Sinnlichkeit“ (kāmāvacara) bezeichnet. 

Wenn eine Person die Gewohnheit besitzt, bereitwillig in den 

formhaften Bereich zu fallen, wird das „Wandern in Form“ 

(rūpāvacara) genannt. Wenn eine Person sich gewohnheits-

mäßig nicht-materiellen Erfahrungen zuwendet, wird dies 

 

75 Beispielsweise dem geistigen Gegenbild (patibhaga nimitta) bei 

bestimmten samādhi-Praktiken. (Viriya)  



Drei Daseinsformen als Grundlage des Selbst     149 

„Wandern in Formlosigkeit“ (arūpāvacara) genannt. Nichts-

destotrotz sind diese drei „Wanderungen“ hier in dieser Welt 

verortet, wir müssen dafür nicht in andere Welten gehen. 

Dies ist nur eine Möglichkeit, um die allgemeine Gewohnheit 

oder Neigung einer Person zu beschreiben. Tatsächlich fallen 

wir abwechselnd und regelmäßig in alle drei Bereiche, aber 

wir kategorisieren Menschen nach ihren stärksten Vorlieben, 

ob sie gewohnheitsmäßig in erster Linie zu sexuell-sinnlicher 

Existenz, formhafter Existenz oder formloser Existenz nei-

gen.  

Alle Arten von Existenz sind schwierig. Jetzt gerade sollte 

jeder von uns selbst prüfen und wissen, zu welcher Art von 

Existenz wir am häufigsten neigen. Am häufigsten wird es 

wohl die sinnlich-sexuelle Existenz sein, vor allem, wenn wir 

jung sind. Da ist es ziemlich schwierig, vor allem in formhaf-

ten und formlosen Existenzbereichen zu verweilen. Dennoch 

ist es unvermeidlich, dass wir formhafte und formlose Exis-

tenz häufiger erleben, wenn wir altern und an Lebenserfah-

rung gewinnen. Bitte studiert und untersucht das in eurer 

Meditations- und Dhamma-Praxis, damit ihr diese unter-

schiedlichen Zustände des Daseins regulieren und euch über 

sie erheben könnt. Dies ist die wichtigste Sache, die man ver-

stehen muss, wenn man ein friedliches Leben haben möchte. 

Was braucht es, um diese Existenzen zu regulieren und 

sich von ihnen zu befreien? Im Grunde genommen ist nur ein 

gründliches Verständnis von paticcasamuppada und eine gut 

entwickelte Praxis von ānāpānasati erforderlich. Das ist al-

les, was es braucht, um mit sinnlicher, formhafter und form-

loser Existenz fertig zu werden, so dass keine von ihnen zu 

einem Problem wird. In einem späteren Kapitel werden wir 

uns mit der Achtsamkeit mit dem Atem als eine Antwort auf 

die Bedingte Zusammenentstehung befassen, um die höchste 

Freiheit im Leben zu erreichen. 

 

 
  



 

 

 

 



Himmel und Höllen     151 

 Himmel und Höllen 

Bhikkhus, drei Entstehungsgründe der Taten (kamma) gibt 

es. Welche drei? Gier ist ein Entstehungsgrund der Taten; 

Hass ist ein Entstehungsgrund der Taten; Verblendung ist 

ein Entstehungsgrund der Taten. 

Eine Tat, die aus Gier getan wurde, aus Gier entsprun-

gen, durch Gier bedingt, durch Gier entstanden ist - solche 

Tat wird dort zur Reife gelangen, wo immer die betreffen-

de Selbstwerdung (attabhāvo) erscheinen wird; und wo 

immer jene Tat zur Reife gelangt, dort eben wird einem 

die Frucht jener Tat zuteil, sei es sofort, sei es im nächsten 

Moment oder noch später.76 

 

76 Wir haben hier die wörtlicheren Übersetzungen für die Pāli-

Begriffe diṭṭhadhamma, uppajja und aparapariyāya verwendet, die 

oft als „dieses Leben“, „das nächste Leben“ und „folgende Leben“ 

interpretiert werden. Ajahn Buddhadāsa kommentiert, dass „dieses 

Sutta zeigt, wie alle drei Ursachen von Handlung in diesem Leben 

vor dem physischen Tod innerhalb dieser Individualität/Selbst-

werdung auftreten, was der Geburt (jāti) in der Sprache von paṭic-

casamuppāda entspricht, eine Geburt, die jeden Tag viele Male 

stattfinden kann. So bedeutet diṭṭhadhamma sofort, uppajja bedeu-

tet einen Moment später und aparapariyāya bedeutet einige Zeit 

später, das heißt, nach der zweiten Geburt, dritten Geburt, vierten 

Geburt usw. in paṭiccasamuppāda-Begriffen. Dies könnte in der-

selben Stunde oder am selben Tag oder sogar Jahre später sein. 

Alle diese Zeitrahmen liegen innerhalb derselben attabhāvo. Es 

besteht keine Notwendigkeit, irgendetwas davon in Bezug auf das 

Geschehen nach dem Tod zu interpretieren. Bitte betrachtet die 

Bedeutung von Geburt im Einklang mit paṭiccasamuppāda, das 



152     Unter dem Bodhibaum 

(Desgleichen für Hass und Verblendung.) 

Es ist, wie wenn unversehrte, unverdorbene, durch 

Wind und Sonnenglut unbeschädigte, kerngesunde Sa-

menkörner, gut eingebettet in gutem Feld und auf gut be-

arbeitetem Boden gesät, bei tüchtigem Regenschauer auf-

gehen, zum Gedeihen und zur Fülle gelangen. Ebenso 

auch ist es mit einer Tat, die aus Gier - aus Hass - aus 

Verblendung getan wurde, die daraus entsprungen, 

dadurch bedingt und entstanden ist: Solche Tat wird dort 

zur Reife gelangen, wo immer die betreffende Selbstwer-

dung erscheinen wird; und wo immer jene Tat zur Reife 

gelangt, dort eben wird einem die Frucht jener Tat zuteil, 

sei es sofort, sei es im nächsten Moment oder noch später. 

Diese drei Entstehungsgründe der Taten gibt es. 

Bhikkhus, drei [weitere] Entstehungsgründe der Taten 

gibt es. Welche drei? Gierlosigkeit ist ein Entstehungs-

grund der Taten; Hasslosigkeit ist ein Entstehungsgrund 

der Taten; Unverblendung ist ein Entstehungsgrund der 

Taten. 

Eine Tat, die aus Gierlosigkeit - aus Hasslosigkeit - aus 

Unverblendung getan wurde, die daraus entsprungen, 

dadurch bedingt und entstanden ist, solche Tat ist - inso-

fern Gier, Hass und Verblendung geschwunden sind - 

überwunden, entwurzelt, gleich einer Fächerpalme dem 

Boden entrissen, vernichtet und keinem Neuentstehen 

mehr unterworfen. 

Es ist, wie wenn ein Mann unversehrte, unverdorbene, 

durch Wind und Sonnenglut unbeschädigte, kerngesunde 

und gut im Boden eingebettete Samenkörner verbrennen, 
 

heißt, in der Sprache der letzten Wahrheit, wie wir es hier tun. So-

gar wenn die Sprache von sīladhamma (Ethik) in der Lehre ver-

wendet wird und von der Erinnerung an unzählige vergangene 

Leben spricht, kann auch das in den Begriffen von paṭiccasa-

muppāda verstanden werden. 



Himmel und Höllen     153 

zu Asche machen und in die Winde streuen oder von der 

reißenden Flussströmung fortspülen lassen möchte und so 

jene Samenkörner von Grund aus zerstört wären, gleich 

einer Fächerpalme dem Boden entrissen, vernichtet und 

keinem Neuentstehen unterworfen. Ebenso auch ist es mit 

einer Tat, die aus Gierlosigkeit - Hasslosigkeit - Unver-

blendung getan wurde, die daraus entsprungen, dadurch 

bedingt und entstanden ist: Solche Tat ist - insofern Gier, 

Hass und Verblendung geschwunden sind - überwunden, 

entwurzelt, gleich einer Fächerpalme dem Boden entris-

sen, vernichtet und keinem Neuentstehen mehr unterwor-

fen. 

Diese drei Entstehungsgründe der Taten gibt es, 

Bhikkhus. 

 

Ob aus Gier, ob aus Verblendung, ob aus Hassenstrieb 

der Tor seine Taten hat begangen, 

seien’s kleine, seien’s große: 

die Früchte werden hier erfahren, nicht anderswo. 

 

So der weise Kultivierende, 

der Verblendung, Gier und Hass durchschaut, 

das Wissen in sich auferweckt, 

mag üblem Dasein er entgehen.77 

 

 

Wir haben bhava besprochen und seine Folgen untersucht. 

Bhava ist nicht nur an sich eine wichtige Lehre; bhava ist 

auch ein hervorstechender Aspekt (ākāra) innerhalb des Be-

dingten Zusammenentstehens, zwischen Anhaften und Ge-

burt. Also werden wir uns jetzt bhava innerhalb des Stroms 

von paṭiccasamuppāda ansehen. 

 

 

77 A III, 34 Nidāna Sutta 



154     Unter dem Bodhibaum 

 

Das bedingte Zusammenentstehen von bhava 
 

Der Strom von paṭiccasamuppāda hat uns zu bhava geführt, 

zu Werden und Existenz, wo wir auf die eine oder andere 

Weise existieren - ich bin dies, ich bin das - wo wir uns als 

Mann oder Frau, als Deutsche oder als Thai betrachten, oder 

was auch immer wir denken, dass wir sein könnten. Jede Art 

von „Ich bin dies“ oder „Ich bin das“ ist Existenz. Sobald es 

Existenz gibt, wird die Rolle bis zum Anschlag gespielt. Bei 

der Existenz gibt es den einen, die Person, die auf diese be-

sondere Weise existiert. Es gibt verschiedene Arten von Exis-

tenz und dann gibt es denjenigen, der diese Rolle spielt, der 

in diese Rolle hineingeboren wird und sie vollständig auslebt. 

Die Geburt dieser Person in der Rolle, die sie spielen muss, 

wird Geburt (jāti) genannt - das Ergebnis von bhava. 

In jedem Zyklus von paṭiccasamuppāda gibt es bhava und 

jāti. Wir müssen kein Problem daraus machen, körperlich 

geboren zu werden. Die Probleme beginnen nicht, bis es zur 

spirituellen Geburt kommt. Aufgrund von Unwissenheit und 

durch Anhaften wird ein Ego-Ich geboren. In der Dhamma-

Sprache gehört dukkha zur Geburt. Die beiden sind unzer-

trennlich. Sobald das Ego-Ich geboren wird, gibt es irgendei-

ne Form von Bedrängnis oder Leiden. Die Geburt ist stressig, 

schmerzhaft, dukkha.  

Gleich ob der Zyklus des bedingten Zusammenentstehens 

von den Augen, den Ohren, der Nase, der Zunge, dem Körper 

oder der Geistpforte abhängt, jeder Zyklus wird Werden und 

Geburt beinhalten. Sobald es eine Geburt gibt, spielt das gro-

ße, fette Ego diese oder jene Rolle. Dieses Ego ist schwer und 

leidet. Welcher Existenzform und welcher Sinneserfahrung 

auch immer sie zugrunde liegt, es erscheint die Geburt dieses 

„Ich bin“; das Ego spielt seine Rolle und gerät in Schwierig-

keiten. Dies ist etwas, das besondere Aufmerksamkeit erfor-

dert, weil wir dies unser ganzes Leben lang übersehen haben. 



Himmel und Höllen     155 

Wir haben bhava und der Geburt des Ego-Ich keine Auf-

merksamkeit geschenkt. Diese Gewohnheit setzt sich fort und 

fast jeder ignoriert sie. Es ist an der Zeit, dies zu verstehen 

und einen Weg zu finden, aus diesem endlosen Kreislauf des 

Leidens herauszukommen.  

 

 

Himmel  
 

Eine einfache Möglichkeit, dies zu verstehen, besteht darin, 

über die Begriffe Himmel oder Paradies (sagga) nachzuden-

ken. Es gibt den Himmel sogar hier in dieser Welt, in diesem 

Leben; und es gibt Himmel in anderen Welten, wo auch im-

mer diese sein mögen. Betrachten wir zuerst die Himmel die-

ser Welt. Wann immer Sexualität oder Sinnlichkeit erfüllt 

und befriedigt wird, ist dies das Paradies, ein sexueller oder 

sinnlicher Himmel, eine köstliche Art von kāmabhava. Wenn 

wir vollkommen zufrieden mit materiellen Dingen sind, ist 

auch das der Himmel für uns, eine Art rūpabhava. Wenn wir 

aufgrund von Ehre, Ruhm, Macht, Einfluss und anderen im-

materiellen Dingen erfüllt und glücklich sind, ist das eine Art 

arūpabhava-Himmel. Jeder dieser Himmel kann hier in die-

sem Leben gefunden werden.  

Traditionell wird die konservative, orthodoxe Ansicht ver-

treten, basierend auf den Kommentaren, die lange nach dem 

Buddha geschrieben wurden, dass die Himmel jenseitige 

Welten (paraloka) sind. Die himmlischen Welten voller Sin-

nesfreuden sind kāmabhava. Die höheren Welten voller 

Freuden, die auf feinen materiellen Dingen beruhen, wie z. B. 

formbasiertem samādhi, sind rūpabhava Himmel. Die höchs-

ten Ebenen des Paradieses kommen von der Entwicklung von 

samādhi, bis man als Brahma-Gott geboren wird. In diesem 

Schema ist kāma eher niedriger, rūpa höher und arūpa die 

höchste Existenzweise. Doch selbst die Himmel der jenseiti-



156     Unter dem Bodhibaum 

gen Welten sind immer noch dukkha, weil sie immer noch 

bhava sind.  

Die Himmel dieser Welt sind dukkha. Die Himmel anderer 

Welten, die wir nicht sehen, aber von denen wir gehört ha-

ben, sind dukkha. Jeder Himmel ist stressig, belastend, 

dukkha. Andererseits sind die Arahants, die Würdigen, jen-

seits aller Welten und haben die verschiedenen Himmel 

transzendiert. Man muss jenseits der Himmel von kama-

bhava, rūpabhava und arūpabhava gelangt sein, um Arahant 

zu sein, die höchste Art von Person. Es ist notwendig, jede 

mögliche Bedeutung von Himmel hinter sich zu lassen, um 

völlig frei zu sein, vollständig befreit von dukkha.  

 

 

Alle Himmel beißen  
 

Lasst uns zu den Himmeln dieser Welt zurückkehren; sie sind 

einfacher zu verstehen, relevanter und deutlicher zu erken-

nen. Schaut euch eure Freunde an, besonders die jungen. Ihre 

Himmel finden sie hier oft in der Sexualität. Sie werden alles 

investieren, ihr ganzes Geld ausgeben, um sich ihre sexuellen 

Freuden erfüllen zu können. Daher verweilen sie hauptsäch-

lich in sinnlichem Dasein. Doch auch dieser Himmel beißt 

sie. Für ihn nehmen sie alle möglichen Schwierigkeiten, 

Ausgaben, Konflikte, Konkurrenz und Eifersucht in Kauf. 

Sexuelle Himmel, die in dieser Welt so verbreitet sind, ver-

zehren viele unserer Freunde.  

Sobald ihre sexuelle Suche zur Vollendung in der Ehe 

führt, wird eine höhere oder verfeinerte Ebene des Himmels 

gefunden. Mit der Ehe kommen Kinder, ein Zuhause, Besitz 

und Reichtum. Dies sind die formhaften Himmel. Egal, wie 

schwierig es ist, diese Himmel zu erhalten, egal, wie viel die 

Menschen besitzen, sie klammern sich an diese Himmel und 

leiden - es sei denn, es gibt ein ausreichendes Dhamma-

Verständnis. Die meisten Menschen aber haben nicht genug 



Himmel und Höllen     157 

Dhamma, also beißen diese Himmel ihre Besitzer. Die Him-

mel des formhaften Daseins nagen an ihnen und verschlingen 

sie; sie treiben manche Menschen sogar in den Wahnsinn.  

Höher aufsteigend finden die Menschen die Himmel rein 

geistiger Angelegenheiten. Sich an großem Ruhm und presti-

geträchtigen Auszeichnungen wie Nobelpreisen zu erfreuen 

und sich daran zu ergötzen, sind die Himmel der formlosen 

Existenz. Dazu verführt, sich an diese erhabenen Freuden zu 

klammern, werden ihre Herzen schwer durch Eifersucht und 

Besitzgier, mit dem Kampf um den Erhalt ihrer Existenz. So 

beißen auch die formlosen Himmel ihre Besitzer.  

Welche Art von Himmel es auch sein mag - sexuell, form-

haft oder formlos - jede Art von bhava wendet sich um und 

beißt seinen Besitzer. Beobachtet die Existenzebenen des 

Lebens um uns herum und ihr werdet bhava gut verstehen. Es 

gibt keine Art von bhava, die frei von dukkha ist. Die mit Sex 

und Sinnlichkeit verbundenen Existenzen haben die üblichen 

Probleme, Schwierigkeiten, Eifersüchteleien und Konflikte, 

mit denen ihr vertraut seid. Die Existenzen, die mit einfacher 

Materialität verbunden sind - mit Form, Geld, Juwelen und 

Besitz - haben die Probleme und den Stress der harten Arbeit 

und des Kampfes, sie zu erlangen, zu schützen und zu meh-

ren. Die Existenzen, die mit Dingen verbunden sind, die kei-

ne Form haben - Dinge wie Macht, Prestige, Ehre, Ansehen, 

Tugend und Laster - haben auch alle ihre Probleme und 

Schwierigkeiten. Sie alle erfordern viel Mühe, Grübeln, Sor-

gen und Zeit. Man kann deutlich sehen, dass alle drei Arten 

von Existenz mit Problemen behaftet sind, Probleme verursa-

chen und Leiden bringen.  

Bitte entwickelt euer Studium der Existenz, bis ihr er-

kennt, dass jede Ebene des Himmels und jede Art von bhava 

die verzehrenden Reaktionen enthält, die als kilesa bekannt 

sind. Jede Ebene hat ihre entsprechenden kilesa (Befleckun-

gen) und alle schlagen Wunden. Es gibt auf jeder Ebene des 

Himmels und in jeder Art von bhava Dinge, die beißen, die 



158     Unter dem Bodhibaum 

Pein und Schmerz zufügen. Selbst im höchsten Himmel kann 

man dem Schmerz nicht entrinnen.  

Eine gängige Zusammenfassung von paṭiccasamuppāda 

veranschaulicht die Rolle der kilesa. Diese Version des Be-

dingten Zusammenentstehens enthält drei Grundelemente: 

Befleckung, Handlung und Frucht.78 Egoistische Reaktionen 

führen zu kamma, das Früchte trägt (vipāka) und oft weitere 

Reaktionen und kamma hervorruft. Alle drei dieser Aspekte - 

kilesa, kamma und vipāka - finden sich in der Standardse-

quenz des Bedingten Zusammenentstehens. Wir finden kilesa 

(Befleckung) in Unwissenheit, Verlangen und Anhaften. Wir 

finden kamma (Aktion) in Zusammenbrauen, Kontakt und 

Existenz. Schließlich finden wir vipāka (Früchte von kamma) 

in Bewusstsein, Geist-Körper, Sinnesmedien, Gefühl, Geburt 

und allen Formen des Leidens. Dies betont weiter die Last 

der Existenz und der Handlungen, die Leiden hervorrufen.  

Diese Beschwernis ist die Last des Lebens, das von bhava 

abhängt. Wann immer es bhava gibt, wird es dukkha wegen 

der quälenden kilesa geben. Nichts kann uns vor dieser Tat-

sache bewahren. Das haben alle Arten der Existenz gemein-

sam. Sogar das kleinste bisschen Existenz, das kleinste Teil-

chen, wird dukkha beinhalten. Der Buddha verglich es mit 

Exkrementen. Auch ein bisschen Kot stinkt noch. Auch wenn 

es so klein ist, dass man es nicht sieht, stinkt es trotzdem. 

Sobald bhava entsteht, ist dukkha da.  

Kann es daran Zweifel geben, dass jede Existenz Geburt 

und Leiden schafft, dass sie eine schwere Last für das Leben 

sind, dass es ein Leben ist, das seinen Besitzer beißt? Das 

 

78 Die einfachste Form der Bedingten Zusammenentstehung: ki-

lesa, kamma und vipāka. Eines führt zum nächsten, die Befleckung 

ist Reaktion auf die Frucht und führt zu neuem kamma und so wei-

ter und so weiter. Diese drei grundlegenden Aspekte von paṭicca-

samuppāda kann man täglich bei sich selbst beobachten. 



Himmel und Höllen     159 

müssen wir verstehen, da es unser grundlegendes Problem ist. 

Das hebt das Leiden von paṭiccasamuppāda hervor und er-

fordert unsere ganz besondere Beachtung. 

 

 

Die beißenden Bestien der Existenz 
 

Wir möchten zehn klare, einfache Beispiele für Dinge nen-

nen, die in jeder Art von Himmel, Existenz und Geburt bei-

ßen und Leiden verursachen. Bitte betrachtet sie genau. 

 

1) Zuneigung - Man kann Vorlieben und Zuneigung in all 

den verschiedenen Arten von Himmeln und auf den verschie-

denen Existenzebenen finden. Ihr alle wisst, was Liebe und 

Verliebtheit sind; ihr habt geliebt und wurdet geliebt. Ihr soll-

tet also das Beißen der Zuneigung kennen. 

2) Wut - Wenn etwas positiv erscheint, lieben wir es. 

Wenn etwas negativ erscheint, werden wir wütend und dann 

beißt die Wut. Ihr alle wart schon einmal wütend; ihr wisst, 

wie Wut beißt. 

3) Hass - Wir hassen ohne jeden Grund, wir sind voller 

unvernünftigem Hass aufgrund von Unwissenheit und 

Dummheit. Wir hassen, bis wir nichts mehr ertragen können, 

voller Ärger und Böswilligkeit. Ihr habt bereits gehasst; ihr 

wisst, wie uns alles, was wir hassen, beißt. 

4) Angst - Wir haben törichte irrationale Ängste vor prak-

tisch allem. Wir fürchten Krankheit, wir haben Angst vor 

Armut, Angst davor, dass unser Ruf zerstört wird und selbst 

Angst vor Dingen, die wir noch nie gesehen haben. Wohlha-

bende Menschen begehen Selbstmord, wenn sie befürchten, 

dass sie ihr Vermögen verlieren. Alle Arten von törichter 

Angst beißen unsere Herzen und nagen an unserem Geist. 

5) Erregung - Wir mögen Dinge, die unseren Geist anre-

gen und erregen. Die Westler, die nach Asien reisen, fahren 

herum und suchen nach Aufregung und Abenteuer. Zu Hause 



160     Unter dem Bodhibaum 

brauchen sie Sport und seltsame Unterhaltungen, um sich zu 

erregen. Wir füllen unser Zuhause mit kuriosen und interes-

santen Dingen, die unseren Geist anregen. Es gibt kein Ende 

für die Suche nach der Erhöhung des Herzschlags und den 

Mangel an Frieden. 

6) Hoffnung - Übermäßig mit der Zukunft beschäftigt 

hoffen wir törichterweise darauf, weil wir nach etwas verlan-

gen. Jeder baut mit seinen Träumen und Hoffnungen auf die 

Zukunft Luftschlösser. Auch diese nagen am Herzen. 

7) Sehnsucht - Indem wir in der Vergangenheit verweilen 

und uns an sie klammern, vermissen wir Dinge, die verloren 

gegangen, verblasst oder vermindert sind, besonders Dinge, 

die wir in der Vergangenheit geliebt haben. Wir können nicht 

umhin, uns nach ihnen zu sehnen, also beißen sie uns ins 

Herz. 

8) Neid - Grundlos beneiden wir jemanden, der besser 

aussieht als wir, mehr Geld hat oder etwas hat, von dem wir 

glauben, dass es ihm dadurch besser geht als uns. Das brennt 

uns am meisten. Neid sticht und durchbohrt uns, während die 

Person, die wir beneiden, nichts davon bemerkt. Die abscheu-

lichen Neidvergleiche verschlingen das Herz. 

9) Eifersucht - Eifersucht ist eine Art Besitzgier oder 

Geiz - etwas zu haben und nicht teilen zu wollen. Diese 

Kleingeistigkeit will nicht geben oder teilen. Man hat Angst, 

dass andere Dinge von uns verlangen, und ist in seiner Klein-

lichkeit gefangen. Eifersucht brodelt und kocht in uns. 

10) Sexuelle Eifersucht - Im Thailändischen sprechen wir 

von einer besonderen und mächtigen Form der Eifersucht 

namens Heung, die sich speziell auf sexuelle Eifersucht be-

zieht. Eifersüchtig auf seinen Sexualpartner, Ehemann, seine 

Ehefrau oder seinen Liebhaber zu sein, ist extrem stark. Men-

schen töten oft deswegen. 

 

Im täglichen Leben in dieser Welt beißen uns diese zehn Er-

zeugnisse des Bedingten Zusammenentstehens immer wieder. 



Himmel und Höllen     161 

Und ihr werdet alle zehn auch im Himmel beißend und na-

gend vorfinden, ganz zu schweigen von den höllischen Exis-

tenzen. Jede Art von bhava, jede Existenz ohne Ausnahme, 

hat diese zehn Dinge, die uns beißen. Wir sagen also, dass 

überall dort, wo Existenz ist, auch Leiden ist. Sogar die 

himmlischen und göttlichen Ebenen von bhava beißen. Wie 

könnten gewöhnliche Menschen dem Gebissenwerden entge-

hen?  

 

 

Bhava im Bedingten Zusammenentstehen  
 

Wir denken über die Folgen des Stroms von paṭiccasa-

muppāda nach, der sich zu bhava - Sein und Haben - aus-

wächst, das aus dem Festhalten entsteht. Wenn es Anhaften 

gibt, gibt es bhava, das Gefühl „Ich bin dies“, „Ich bin so“. 

Man richtet sich selbst so aus, dass man „so“ oder „so“ ist, 

entweder im Bereich von kāmabhava, rūpabhava oder arūp-

abhava. Eine dieser Existenzen erfüllt unseren Geist und fin-

det dann ihren vollständigen Ausdruck als Geburt. Man wird 

gemäß seinen Absichten, Motivationen und Wünschen gebo-

ren. Nun gibt es ein Ego-Wesen, das in irgendeiner Art von 

bhava existiert: ein sinnliches Wesen in kāmabhava, ein 

formhaftes Wesen in rūpabhava oder ein formloses Wesen in 

arūpabhava. Jedes dieser Wesen ist voller egoistischer An-

haftung. Jedes von ihnen ist ein Wesen, das dukkha erfährt. In 

jedem Zyklus des Bedingten Zusammenentstehens gibt es 

immer bhava und Ego-Geburt, gleich wie viele Zyklen auch 

immer an einem einzigen Tag stattfinden - ob auf der Grund-

lage der Augen, der Ohren, der Nase, der Zunge, des Körpers 

oder des Geistsinns. Für die meisten von uns sind es zu viele, 

um sie sorgfältig zu zählen und zu beobachten. Bemerkt also 

zunächst einmal, dass es bei jeder Leidenserfahrung zu einer 

Drehung von paṭiccasamuppāda gekommen ist. Erkennt 

bhava und seine bösen Früchte, nämlich, dass Existenz Lei-



162     Unter dem Bodhibaum 

den und Lasten bringt. Das Leben beißt seinen Besitzer, weil 

in der einen oder anderen Existenzform ein Ego-Ich geboren 

wird. Die meisten Leute übersehen diese Tatsachen völlig. 

Ab jetzt seid bitte daran interessiert und passt bitte dabei auf. 

Euer Leben hängt davon ab.  

Der Strom von paṭiccasamuppāda ist einfach der Fluss des 

Lebens. Bitte reflektiert über die Erfahrungen eures Lebens, 

bis ihr versteht, dass der Fluss des Lebens der Strom des Be-

dingten Zusammenentstehens ist. Wenn ihr paṭiccasa-

muppāda versteht, werdet ihr diese Tatsachen klar, direkt und 

gründlich erkennen. 



Den Strom des Leidens eindämmen     163 

 

 Den Strom des Leidens eindämmen 

„Diejenigen Asketen und Priester, die verschiedene Dinge 

als das Selbst betrachten (samanupassanti), alle diejenigen 

betrachten (eben nur) die fünf Gruppen des Anhangens 

(als das Selbst) oder eine von ihnen. 

Welche fünf? Es ist da, ihr Mönche, ein unerfahrener 

Weltmensch, die Edlen nicht kennend, der Lehre der Ed-

len unkundig, in der Lehre der Edlen ungeschult; die Gu-

ten nicht kennend, der Lehre der Guten unkundig, in der 

Lehre der Guten ungeschult; der betrachtet Form als das 

Selbst oder das Selbst als Form besitzend oder Form als 

im Selbst oder das Selbst als in der Form. Er betrachtet das 

Gefühl - die Wahrnehmung - die Gestaltungen - das Be-

wusstsein als das Selbst oder das Selbst als (Gefühl...) 

Bewusstsein besitzend oder das Bewusstsein als im Selbst 

oder das Selbst als im Bewusstsein.  

So entsteht die Betrachtung des Selbst und so entsteht 

die Inbesitznahme der als Selbst betrachteten Dinge mit 

‘Ich bin’. 

Wenn die Inbesitznahme mit ‘Ich bin’ stattfindet und 

nicht geschwunden ist, so kommt es zum Erscheinen der 

fünf Sinnesfähigkeiten, nämlich der Sinnesfähigkeit des 

Gesichts, des Gehörs, des Geruchs, des Geschmacks und 

des Körpergefühls. 

Es besteht dann Geist (mano), es bestehen Phänomene, 

es besteht das Element ‘Nichtwissen’. Wenn nun ein uner-

fahrener Weltmensch ein Gefühl empfindet, das entstan-

den ist aus einem mit Nichtwissen verbundenen Sinnes-



164     Unter dem Bodhibaum 

eindruck, dann denkt er: ‘Ich bin’. Und er denkt: ‘Dies bin 

ich’; er denkt: ‘Ich werde sein’; er denkt: ‘Nicht werde ich 

sein’; er denkt: Formhaft werde ich sein’; er denkt: ‘Ohne 

Form werde ich sein’; er denkt: ‘Wahrnehmend werde ich 

sein’; er denkt: ‘ohne Wahrnehmung werde ich sein’; er 

denkt: ‘Weder wahrnehmend noch nicht-wahrnehmend 

werde ich sein. 

Die fünf Sinnesfähigkeiten verbleiben inmitten dieser 

Aneignungen. Wird jedoch das Nichtwissen vom erfahre-

nen, edlen Jünger aufgegeben, entsteht Wissen. Infolge der 

Nichtwissensaufhebung und der Wissensentstehung gibt 

es keine Aneignung ‘Ich bin’, ‘Dies bin ich’, ‘Ich werde 

sein’, ‘Nicht werde ich sein’, ‘Formhaft werde ich sein’, 

‘Ohne Form werde ich sein’, ‘Wahrnehmend werde ich 

sein’, ‘Nicht-Wahrnehmend werde ich sein’, ‘Weder 

wahrnehmend noch nicht-wahrnehmend werde ich 

sein’.“79 

 

 

Nachdem wir erforscht haben, wie paṭiccasamuppāda Wer-

den, Geburt und dukkha bewirkt, stellt sich uns die Frage: 

„Wie können wir das Entstehen von dukkha verhindern?“ 

Wenn Unwissenheit das Bedingte Zusammenentstehen end-

los fortsetzt, leiden wir. Wenn wir im Sinne von paṭiccasa-

muppāda richtig leben, leiden wir nicht. Die Frage ist also, 

wie können wir mit dem Bedingten Zusammenentstehen um-

gehen oder leben, um das Entstehen von Dummheit und Leid 

zu verhindern? 

Wir sprechen vom Eindämmen oder Blockieren des 

Stroms von paṭiccasamuppāda, genau wie wir einen Wasser-

strom stauen oder stoppen könnten. Tatsächlich geht es da-

rum, den Strom so zu steuern oder zu beherrschen, dass wir 

 

79 SN 22, 47 Samanupassanāsutta 



Den Strom des Leidens eindämmen     165 

ihn kontrollieren können. Unsere Pflicht ist es also, den 

Strom der Bedingten Zusammenentstehung richtig zu regulie-

ren (kuabkum auf Thai), damit kein Leiden entsteht. 

Der zentrale und wesentlichste Faktor, um den Strom des 

Bedingten Zusammenentstehens zu meistern, ist Achtsamkeit 

(sati). Insbesondere wird diese Achtsamkeit durch die Praxis 

der Achtsamkeit mit dem Atmen (ānāpānasati) entwickelt, 

die ihr hier gelernt und geübt habt. Beginnend mit dem Atem 

als Grundlage für Achtsamkeit, gefolgt von umfassender Er-

forschung einer Reihe wichtiger Realitäten, die mit dem Ein- 

und Ausatmen verbunden sind, kultivieren wir eine hochgra-

dig verfeinerte Achtsamkeit. Eine entscheidende Frucht der 

ānāpānasati-Praxis ist sati, die ausreicht, um den Strom von 

paṭiccasamuppāda zu stoppen. Wir werden die Praxis von 

ānāpānasati in einem späteren Kapitel besprechen. Hier wer-

den wir uns darauf konzentrieren, wie die Früchte der Acht-

samkeit beim Atmen den Strom des Bedingten Zusamme-

nentstehens regulieren oder eindämmen und Leiden verhin-

dern. 

Der Punkt, Ort oder Moment, der am wichtigsten ist, um 

mit Achtsamkeit paṭiccasamuppāda zu blockieren, ist der 

Moment von phassa (der Sinneskontakt, über den wir in den 

Kapiteln sieben und acht gesprochen haben). Achtsamkeit ist 

in jedem Moment des Kontakts erforderlich. Allerdings fehlt 

uns im Allgemeinen eine solche schnelle und beständige 

Achtsamkeit. Wenn wir sati nicht trainiert haben, wird sie 

uns fehlen, wann und wo sie am meisten gebraucht wird, 

nämlich bei der Regulierung des Kontakts. Das ist ein grund-

legendes Problem. Die Achtsamkeit, die wir brauchen, ist 

nicht ausreichend entwickelt. Bitte kultiviert sati, damit es 

keinen törichten Kontakt gibt. Dann wird es keine weiteren 

törichten Gefühle, kein törichtes Verlangen und den Rest der 

Dummheit geben, die im Leiden enden. 

 

 



166     Unter dem Bodhibaum 

Vier notwendige dhammas 
 

Wie in Kapitel 9 erwähnt, impliziert das Wort sati Ge-

schwindigkeit - schnell wie ein Blitz oder Laserstrahl. Die 

Schnelligkeit und Unmittelbarkeit von sati sind erforderlich, 

um beim Auftreten von Kontakt sofort präsent zu sein. Dann 

ist sati in der Lage, im Moment des Kontakts Weisheit an den 

Kontaktpunkt zu liefern, so dass der Kontakt von korrektem 

Verständnis und nicht von Unwissenheit bestimmt wird. 

Achtsamkeit verhindert törichten Kontakt und ermöglicht 

weisen Kontakt. 

Eine zentrale Funktion von sati ist es, Weisheit zu liefern. 

Es ist erforderlich, dass am Kontaktpunkt Weisheit und Ver-

ständnis vorhanden sind. Ohne Weisheit hat Achtsamkeit 

nichts zu liefern und arbeitet umsonst. Daher ist es notwen-

dig, dass es ein korrektes Verständnis gibt, ob wir es paññā 

(Weisheit), vijjā (wahres Wissen), ñāṇa (Einsichtswissen), 

vipassanā (klares Sehen) oder wie auch immer nennen. Und 

woher stammt diese intuitive Weisheit? Derartige Einsicht 

und wahres, direktes Wissen werden durch die Praxis von 

ānāpānasati trainiert und kultiviert. Dadurch wird sati entwi-

ckelt und reift auf natürliche Weise im korrekten Verstehen. 

Achtsamkeit beim Atmen bringt auch sampajañña hervor, 

die spezifische Anwendung von Weisheit auf eine bestimmte 

Situation oder ein bestimmtes Ereignis, ebenso wie samādhi, 

einen festen, klar fokussierten, stabilen, ruhigen, klaren und 

aktiven Geist. Diese wesentlichen dhammas werden durch 

ānāpānasati entdeckt und gründlich entwickelt. Mit einer 

ausreichend entwickelten Praxis werden diese vier wesentli-

chen dhammas - sati, paññā, sampajañña und samādhi - im 

Moment des Kontakts bereit sein, ihre Arbeit zu tun.  

Schauen wir uns dies noch einmal an. Die primäre Funkti-

on der Achtsamkeit besteht darin, Weisheit einzubringen, um 

den Kontakt zu regulieren. Dann wird der Kontakt nicht tö-

richt und verzerrt sein. Wir können von „weisem Kontakt“ 



Den Strom des Leidens eindämmen     167 

sprechen - phassa, der von paññā überwacht und reguliert 

wird. Kontakt, der nicht töricht ist, führt nicht zu törichtem 

vedanā. Wenn es kein dummes Gefühl gibt, ist das Gefühl, 

das entsteht, intelligent. Jedes Wollen, das als Reaktion auf 

intelligentes Fühlen entsteht, wird ebenfalls intelligent statt 

ein weiteres törichtes Verlangen sein. Wenn der Geist an ir-

gendetwas festhält oder sich darauf konzentriert, wird das 

auch nicht töricht sein; es wird die intelligente Art des Hal-

tens oder Fokussierens sein, die keine Probleme verursacht. 

Auf diese Weise bringt Achtsamkeit richtiges Verstehen zu 

Kontakt, und der Strom des Bedingten Zusammenentstehens 

wird genau dort kontrolliert oder reguliert. 

 

 

Eine höhere Ausbildung ist erforderlich 
 

Es gibt eine Ebene der Weisheit, die natürlich vorkommt und 

obwohl sie eher einfach ist, nicht übersehen werden sollte. 

Sie ist instinktiv und kommt sogar bei Tieren vor. Wir lernen 

ganz natürlich unsere Lektionen, wenn wir Fehler machen 

und als Folge davon Schmerzen oder Beschwerden erleiden. 

Wir mögen den Schmerz nicht, wurden von der Erfahrung 

gezeichnet und erinnern uns daran. Wir wagen es nicht, die-

sen Fehler noch einmal zu wiederholen. Sogar Tiere lernen 

auf diese Weise und vermeiden Dinge, die Schmerzen, Scha-

den und Tod verursachen. Dieses Maß an Weisheit entsteht 

aus den Lektionen, die uns die Natur ständig lehrt. Dennoch 

ist es nicht allzu viel und bei weitem nicht genug, um das 

enorme Problem des menschlichen Leidens zu lösen. Daher 

müssen wir Weisheit auf einer höheren Ebene entwickeln als 

die natürlich vorkommende Art. 

Ein entscheidendes Problem in Bezug auf sati ist, dass sie 

nicht schnell genug ist, um im Moment des Kontakts voll-

ständig präsent zu sein. Es fehlt sati an Unmittelbarkeit und 

sie kommt zu spät. Normalerweise ist Achtsamkeit träge oder 



168     Unter dem Bodhibaum 

nicht vorhanden oder zeigt sich ein paar Tage, nachdem der 

Schaden angerichtet wurde. Worin besteht da der Nutzen? 

Folglich muss sati trainiert und entwickelt werden, bis sie 

schnell genug ist, um bei Bedarf vollständig präsent zu sein. 

Dann kann sie Weisheit im Moment des Kontakts liefern und 

der Kontakt kann gemeistert werden. 

Sobald Achtsamkeit schnell genug ist und Weisheit bringt, 

wird die Weisheit, die für die Bedürfnisse der Situation spezi-

fisch ist, sampajañña genannt. Man mag viel Weisheit ange-

sammelt haben - schön; die Weisheit jedoch, die in einem 

bestimmten Moment benötigt wird, ist spezifisch und kon-

zentriert sich auf die Lösung des vorliegenden Problems. In 

den Pāli-Texten erscheint sampajañña normalerweise in Ver-

bindung mit Achtsamkeit - sati-sampajañña. Wenn Acht-

samkeit ausreichend vorhanden ist, wendet sie diese besonde-

re Weisheit an, die in jedem Moment des Kontakts benötigt 

wird. Dieses achtsame, klare, spezifische und angemessene 

Verständnis reguliert den Kontakt und bewahrt ihn davor, zu 

einem dummen Problem zu werden.  

Weisheit im Allgemeinen wird paññā genannt. Die Bezie-

hung und der Unterschied zwischen diesen beiden Aspekten 

der Weisheit kann durch einen Medizinschrank veranschau-

licht werden. Der Medizinschrank kann mit allen möglichen 

Medikamenten gefüllt sein. Wenn wir eine Krankheit haben, 

müssen wir das richtige Medikament auswählen, um diese 

spezifische Krankheit zu behandeln. Nur ein Dummkopf 

würde alle Medikamente aus dem Schrank nehmen oder zu-

fällig eine Flasche herausnehmen. Der intelligente Mensch 

verwendet nur die Medikamente, die er speziell für seine 

Krankheit benötigt, und zwar korrekt und in der richtigen 

Menge. Wir haben vielleicht viele Waffen in unserem Arse-

nal, um unsere Feinde abzuwehren und zu vernichten, aber 

wir benutzen sie nicht alle auf einmal. Der erfahrene Krieger 

wählt die Waffe, die für den Feind spezifisch ist. Die Aufga-

be der Auswahl ist die Pflicht von sati. Daher muss Acht-



Den Strom des Leidens eindämmen     169 

samkeit in den unterschiedlichsten Situationen gut trainiert 

werden, damit sie schnell genug, also unmittelbar wirken und 

der konkreten Situation, dem besonderen Fall des gerade 

stattfindenden Kontakts die entsprechende Weisheit liefern 

kann - damit Unwissenheit kein Problem daraus macht. 

 

 

Das Gegenteil von Ignoranz 
 

Dies erfordert vijjā, die wahre Art von Wissen, die intuitiv, 

subjektiv und innerlich ist. In Pāli beschreiben wir es als san-

diṭṭhiko, klar und wahrhaftig in sich selbst erkannt. Nur diese 

Art von Wissen kann vijjā genannt werden, das wahre, echte 

Wissen, das unser Problem lösen kann. Mögen wir alle diese 

Art von wahrem, direktem Wissen besitzen! 

Vi- bedeutet klar, hell, deutlich und direkt intuitiv. Jā be-

deutet „wissen“. Folglich bedeutet vijjā einfach klar, direkt 

und intuitiv zu wissen. Größtenteils ist unser Wissen von 

gewöhnlicher Art, bestehend aus Informationen, Erinnerun-

gen und gesundem Menschenverstand, eine Art, die niemals 

die Ebene von vijjā erreicht - den Geist, der klar, direkt und 

intuitiv in sich selbst weiß. 

Der Buddhismus kultiviert vijjā, um den Strom von paṭic-

casamuppāda zu regulieren und zu beherrschen. Zum größten 

Teil haben wir Menschen jedoch avijjā - nicht vijjā - das 

heißt, unklares Wissen oder Unwissenheit. Wenn beim Kon-

takt sofort direktes inneres Verständnis vorhanden ist, kann 

nichts Dummes entstehen. Mit avijjā können wir den Strom 

des Zusammenbrauens nicht bewältigen. Wenn unser Wissen 

falsch, unklar und unvollständig ist, sind wir hilflos und kön-

nen den Strom des Bedingten Zusammenentstehens nicht 

stoppen. Seht daher bitte die Wichtigkeit und Notwendigkeit 

ein, unser gewöhnliches Wissen auf eine Ebene zu bringen, 

die wahres Wissen und Weisheit ist. 



170     Unter dem Bodhibaum 

Vijjā ist wie der Tag; avijja ist wie die Nacht. Mit vijjā se-

hen wir klar, wie bei hellem Tageslicht. Bei avijja ist alles 

dunkel und wir können nicht sehen, was wir sehen müssen. 

Vijjā und avijjā stehen sich auf diese Weise gegenüber. Son-

nenlicht (āloko) ist ein Synonym für vijjā. Paññā (Weisheit), 

āloko (Sonnenlicht) und vijjā (wahres intuitives Wissen) sind 

Synonyme, die austauschbar verwendet werden können. Sie 

beziehen sich alle auf das Verständnis, das klar, direkt, rich-

tig und ausreichend ist. 

Kurz gesagt, wahres Wissen ist das Mittel, um den Strom 

von paṭiccasamuppāda durch die Kraft von sati zu regulieren 

und zu kontrollieren. Achtsamkeit bringt korrektes Verständ-

nis in den Strom des Bedingten Zusammenentstehens und 

lenkt ihn, sodass kein dukkha entstehen kann. 

 

 

Die Sache mit dem Nicht-Selbst richtigstellen 
 

Das höchste und am weitesten entwickelte Verständnis des 

Dhamma in Indien vor der Zeit des Buddha findet sich in den 

Upanishaden. Das Wort Upanishad bedeutet „nahe an der 

Wahrheit sitzen“ oder „der Wahrheit sehr nahekommen“. 

Eine wichtige Wahrheit, die in den Upanishaden gelehrt wird, 

ist jedoch, dass es ein Selbst (atmān) gibt, das endlos durch 

eine lange Reihe von Existenzen reinkarniert wird, wodurch 

es sich fortschreitend verbessert, bis es zu einem ewigen, 

unveränderlichen atmān wird. Die Upanishaden bekräftigen 

das Selbst in sehr klaren Worten. Offensichtlich wurde dieses 

Konzept in Indien entwickelt, bevor der Buddha erschien. 

Welchen Nutzen oder Zweck hätte es gehabt, wenn der 

Buddha dasselbe gelehrt hätte, was bereits gelehrt wurde? 

Der Buddha erschien nicht in der Welt, um dasselbe zu leh-

ren; wir könnten ihn nicht den Buddha nennen, wenn er es 

getan hätte. Der Buddha erschien, um etwas Subtileres und 

Befreienderes zu lehren, nämlich dass nirgendwo in irgen-



Den Strom des Leidens eindämmen     171 

detwas ein wahres Selbst zu finden ist. Er lehrte, dass alles 

anattā (Nicht-Selbst) ist, und es nur den Strom von paṭicca-

samuppāda gibt. 

Der übliche Strom des Bedingten Zusammenentstehens ist 

Leiden. Obwohl alles Nicht-Selbst ist, führt Unwissenheit 

zum Festhalten am Selbst. Dennoch kann kein attā oder 

Selbst, das leidet, gefunden werden. Der Strom von paṭic-

canirodha (Bedingtes Erlöschen) kennt kein dukkha. Unwis-

senheit, Verlangen und Anhaften an einem Selbst werden 

gelöscht und auch dieses Löschen ist anattā. Der Buddha 

entsorgte attā und das attā-System. Dies ist das neue Ver-

ständnis, das der Buddha eingeführt hat: anattā ist Weisheit 

und attā ist Unwissenheit. 

Der Buddha erschien nach den Lehren der Upanischaden, 

um ihrer Betonung von attā oder atmān entgegenzuwirken, 

und lehrte daher anattā. Dies ist das ursprüngliche Verständ-

nis von paṭiccasamuppāda. Es ist wichtig, dass wir paṭicca-

samuppāda in diesem Sinne richtig interpretieren. Wir ver-

wenden paṭiccasamuppāda, um die Illusion von attā zu be-

seitigen, so dass kein Leiden auftreten kann. Und seid auf der 

Hut vor Erklärungen, die attā zurück in das Bedingte Zu-

sammenentstehen schmuggeln. Schließlich hängt das dukkha 

von der Geburt des Selbst ab. Wenn wir das Bedingte Zu-

sammenentstehen richtig verstehen, machen wir das Beste 

aus dem Erscheinen des Buddha in diesem Universum. 

 

 

Wirklicher Weltfrieden erfordert achtsame, weise 

Erziehung 
 

Ich weiß nicht, ob es amüsant oder bemitleidenswert ist, dass 

wir modernen Menschen so breit und hochgebildet sind, dass 

unsere Intelligenz und Weisheit in Verstrickung und Verwir-

rung mündet. Es ist nicht nur ein Durcheinander, es ist auch 

übermäßig. Wir haben einen riesigen Wissensüberschuss. 



172     Unter dem Bodhibaum 

Wir wissen so viel mehr als wir brauchen, und doch suchen 

wir obsessiv nach noch mehr Informationen und Wissen. Wie 

kann sati das richtige Wissen finden und anwenden, das für 

die Kontakte geeignet ist, die wir im täglichen Leben erle-

ben? Wie kann Achtsamkeit inmitten des von uns geschaffe-

nen zerebralen Durcheinanders die richtige Wahl treffen? 

Lasst uns unsere Bildung, unser Lernen und unsere Suche 

nach Wissen verbessern, damit unsere Weisheit angemessen, 

ausreichend und richtig ist - die Art von Verständnis, die bei 

jedem Kontakt, dem wir begegnen, praktisch nützlich ist. Die 

Kultivierung der Achtsamkeit mit dem Ein- und Ausatmen 

kann uns dabei helfen. Es entwickelt ausreichend schnell 

Achtsamkeit und richtige, praktische Weisheit. 

Ihr könnt selbst sehen, dass wir, obwohl wir unsere wun-

derbaren Bildungssysteme und Tausende von Universitäten 

auf der ganzen Welt haben, noch nicht in der Lage sind, Frie-

den in unserer Welt zu schaffen. Obwohl wir so viele Dinge 

wissen, fehlt es der Welt an Frieden. Das liegt daran, dass uns 

die richtige Art von Weisheit fehlt, die in der Lage ist, mit 

echten Problemen menschlichen Leidens umzugehen. Wir 

sind auch nicht achtsam genug. Wir haben nicht die Art von 

Intelligenz, die dem Leiden auf den Grund geht. All unsere 

wunderbare Kreativität führt zu zunehmendem Exzess und 

exzessiven Problemen. 

Wenn wir das persönliche Leid einzelner Menschen auf 

dieser Welt nicht bewältigen können, können wir keinen 

Frieden in der Welt schaffen. Dies ist ein klares Beispiel da-

für, wie all unser großartiges Lernen und Wissen weder rich-

tig noch ausreichend sind, um die Probleme der Menschheit 

zu lösen. Oft wird dieses enorme Wissen verwendet, um neu-

ere, größere, ausgefallenere, verlockendere Dinge zu schaffen 

- das heißt neuere, größere, ausgefallenere, verlockendere 

Probleme. Anstatt unsere Probleme zu lösen, schafft die mo-

derne Erziehung neue. Lasst uns einen genauen Blick auf 



Den Strom des Leidens eindämmen     173 

unsere Situation werfen und Interesse für die erforderlichen 

Verbesserungen aufbringen. 

Wenn jeder von uns die Achtsamkeit und Weisheit besitzt, 

unsere Kontakte regulieren zu können, wird es kein dukkha 

geben. Es wird keine Probleme geben. Dann braucht man 

sich keine Sorgen zu machen, was mit dem Frieden in der 

Welt passieren wird. Frieden wird ein fester Bestandteil unse-

res gemeinsamen Lebens sein. Wenn jeder den Kontakt regu-

lieren und das Leiden besiegen kann, wird es Frieden geben. 

Frieden wäre vollständig, umfassend und einfach - genau hier 

und jetzt (sandiṭṭhiko). Das ist alles, was es braucht, um ech-

ten Weltfrieden zu haben. Schenkt diesem zentralen mensch-

lichen Problem daher bitte die angemessene Aufmerksam-

keit: In unserer Welt fehlen uns die nötige Achtsamkeit und 

Weisheit, um Kontakte zu kontrollieren. 

Um diesen wichtigen Punkt ganz deutlich zu machen, sa-

gen wir, dass wir die Welt kontrollieren können, wenn wir 

phassa kontrollieren können. Wir können Macht über die 

ganze Welt haben, indem wir einfach den Kontakt durch die 

Kraft der Achtsamkeit, der Weisheit, der ruhigen geistigen 

Sammlung und der spezifischen Weisheit von sampajañña 

kontrollieren. Das mag seltsam klingen, aber es ist mit Si-

cherheit wahr: Wenn wir phassa kontrollieren können, kön-

nen wir die Welt kontrollieren. Wenn wir den Kontakt unter 

Kontrolle halten, wird alles, was auf der Welt erscheint und 

Kontakt herstellt, machtlos sein, Leiden zu verursachen. 

Nichts auf der Welt quält diejenigen, die phassa kontrollieren 

können, und so können wir sagen, dass die Welt unter unserer 

Kontrolle ist. Sollte euch das nicht interessieren? 

 

 



 

 

 

 

 



Bedingtes Erlöschen (paṭiccanirodha)     175 

Bedingtes Erlöschen (paṭiccanirodha) 

„Freunde, gerade so wie Raum, der durch Holz und Klet-

terpflanzen, Gras und Lehm bedingt ist, als ‘Haus’ be-

zeichnet wird, genauso wird Raum, der durch Knochen 

und Sehnen, Fleisch und Haut bedingt ist, als ‘Form’ be-

zeichnet. 

Wenn, Freunde, innerlich das Auge intakt ist, aber kei-

ne äußeren Formen in seine Reichweite kommen, und kei-

ne passende Hinwendung80 vorhanden ist, dann gibt es 

kein Erscheinen des zugehörigen Bewusstseinsanteils. 

Wenn innerlich das Auge intakt ist, und äußere Formen in 

seine Reichweite kommen, aber keine passende Hinwen-

dung vorhanden ist, dann gibt es kein Erscheinen des zu-

gehörigen Bewusstseinsanteils. Aber wenn innerlich das 

Auge intakt ist, und äußere Formen in seine Reichweite 

kommen, und passende Hinwendung vorhanden ist, dann 

gibt es das Erscheinen des zugehörigen Bewusstseinsan-

teils. 

Die Form, die auf solche Weise ins Dasein getreten ist, 

wird in die Haftensgruppe der Form eingeschlossen. Das 

Gefühl, das auf solche Weise ins Dasein getreten ist, wird 

in die Haftensgruppe des Gefühls eingeschlossen. Die 

Wahrnehmung, die auf solche Weise ins Dasein getreten 

ist, wird in die Haftensgruppe der Wahrnehmung einge-

 

80 samannāhāro wörtl. Zusammenernährung; Zusammenbringen, 

den Geist auf etwas richten. Ajahn Buddhadāsa hat in Klammern 

samannāhāracitta, der törichte Geist, der Innen und Außen auf 

eine Weise zusammenbringt, dass es zu Kontakt kommt. 



176     Unter dem Bodhibaum 

schlossen. Die Gestaltungen, die auf solche Weise ins Da-

sein getreten sind, werden in die Haftensgruppe der Ge-

staltungen eingeschlossen. Das Bewusstsein, das auf sol-

che Weise ins Dasein getreten ist, wird in die Haftens-

gruppe des Bewusstseins eingeschlossen.  

Er versteht so: ‘Auf diese Weise, in der Tat, kommt das 

Einschließen, Einsammeln und Anhäufen in diese fünf 

Haftensgruppen zustande. Nun wurde dies vom Erhabenen 

gesagt: „Einer, der die Bedingte Zusammenentstehung 

sieht, sieht den Dhamma; einer, der den Dhamma sieht, 

sieht die Bedingte Zusammenentstehung.“ Und diese fünf 

Haftensgruppen sind bedingt zusammen-entstandene Phä-

nomene.81  

Die Begierde, das Frönen, die Neigung und das Festhal-

ten an diesen fünf Haftensgruppen, an denen angehaftet 

wird, ist der Ursprung von dukkha.82 Das Entfernen von 

Begierde und Gier83, das Überwinden von Begierde und 

Gier nach diesen fünf Haftensgruppen, ist das Erlöschen 

von dukkha.’84 Auch an jenem Punkt, Freunde, ist von je-

nem Bhikkhu viel erreicht worden.“ 

 

(Desgleichen für Ohren, Nase, Zunge, Körper und 

Geist.)85 

 

 

 

81 paṭiccasamuppannadhamma. Eigentlich nur paṭiccasamuppanna 

aber im Thailändischen wird häufig ein dhamma angehängt z.B. 

auch sīladhamma. 

82 dukkhasamudayo 

83 chandarāgavinayo 

84 dukkhanirodho 

85 MN 28 Mahāhatthipadopamasutta 



Bedingtes Erlöschen (paṭiccanirodha)     177 

 

Im letzten Kapitel haben wir besprochen, wie man das Be-

dingte Zusammenentstehen reguliert. Jetzt werden wir eine 

tiefere Ebene der Praxis betrachten. Wenn paṭiccasamuppāda 

kontrolliert werden kann, wird etwas Neues möglich, das 

paṭiccanirodha genannt werden kann, das Löschen von 

paṭiccasamuppāda. Während der Begriff paṭiccanirodha in 

den Pāli-Schriften nicht wörtlich vorkommt, finden wir seine 

Bedeutung in zahlreichen wichtigen Passagen, in denen der 

Buddha wiederholt von nirodhā und nirodho spricht, wie in 

der Suttenstelle vor diesem Kapitel. Daher fühlen wir uns 

berechtigt, von paṭiccanirodha zu sprechen. Paṭiccasa-

muppāda bezieht sich auf das abhängige, bedingte Entstehen 

von dukkha, während sich paṭiccanirodha auf das abhängige, 

bedingte Erlöschen von dukkha bezieht. Bitte schenkt diesen 

Begriffen großes Interesse, da sie entgegengesetzte Aspekte 

der abhängigen Bedingtheit sind. 

 

 

Die Sequenz des voneinander abhängigen Erlös-

chens 
 

Mit dem rückstandslosen Löschen der Unwissenheit erlö-

schen Zusammenbrauungen. 

avijjāya tveva asesavirāganirodhā saṅkhāra-nirodho. 

 

Mit dem Löschen der Zusammenbrauungen erlischt Bewusst-

sein. 

saṅkhāranirodhā viññāṅanirodho. 

 

Mit dem Erlöschen des Bewusstseins erlischt Name-Form. 

viññāṅanirodhā nāmarūpanirodho. 

 



178     Unter dem Bodhibaum 

Mit dem Erlöschen von Name-Form erlöschen die Sinnesme-

dien. 

nāmarūpanirodhā saḷāyatana-nirodho. 

 

Mit dem Erlöschen der Sinnesmedien erlischt Kontakt. 

saḷāyatananirodhā phassanirodho. 

 

Mit dem Erlöschen von Kontakt erlischt Gefühl. 

phassanirodhā vedanānirodho. 

 

Mit dem Erlöschen von Gefühl erlischt Verlangen. 

vedanānirodhā taṅhānirodho. 

 

Mit dem Erlöschen von Gefühl erlischt Festhalten. 

taṅhānirodhā upādānanirodho. 

 

Mit dem Erlöschen von Festhalten erlischt Werden. 

upādānanirodhā bhavanirodho. 

 

Mit dem Erlöschen von Werden erlischt Geburt. 

bhavanirodhā jātinirodho. 

 

Mit dem Erlöschen von Geburt erlöschen Altern und Tod, 

Kummer, Jammer, Schmerz, Klagen und Verzweiflung voll-

ständig. 

jātinirodhā jarāmaraṅaṃ sokaparidevadukkhadomanas-

supāyāsā nirujjhanti. 

 

Gerade so erlischt die gesamte Masse von dukkha. 

Evametassa kevalassa dukkhakkhandhassa nirodho. 

 

 

Eines erlischt nach dem anderen und das ist der Grund, wa-

rum wir von paṭiccanirodha sprechen, dem abhängigen Erlö-

schen von dukkha. In vielen der Lehrreden, die sich mit dem 



Bedingtes Erlöschen (paṭiccanirodha)     179 

Bedingten Zusammenentstehen befassen, wird paṭiccani-

rodha impliziert, obwohl es nicht ausdrücklich so bezeichnet 

wird. Oft erklärte der Buddha, nachdem er erklärt hatte, wie 

die Dinge gemäß dem Gesetz von paṭiccasamuppāda entste-

hen, wie die Dinge gemäß derselben Gesetzmäßigkeit erlö-

schen. Der Klarheit halber nennen wir Letzteres paṭiccani-

rodha, das Gegenteil oder die Umkehrung von paṭiccasa-

muppāda. 

 

 

Das Aufhören der Funktion, nicht Tod oder Zerstö-

rung 
 

Lasst uns hier einen entscheidenden Punkt einwerfen, der, 

wenn er nicht verstanden wird, das ganze Thema durcheinan-

derbringen könnte. Dieses Wort nirodha wird manchmal als 

Ende oder Auslöschen übersetzt. Nirodha, Erlöschen oder 

Aufhören bedeutet nicht, dass etwas vollständig ausgelöscht 

wird. Stattdessen bedeutet nirodha, dass etwas seine übliche 

Funktion nicht erfüllt, diese Funktion nicht erfüllen kann oder 

keine Funktion hat.  

Das ist es, was wir in diesem Zusammenhang mit Erlö-

schen meinen, in den höchsten Dhamma-Begriffen und nicht 

in materiellen Begrifflichkeiten. Wenn etwas seine Funktion 

erfüllt, sagen wir, es wird geboren oder entsteht, wie bei den 

Elementen von paṭiccasamuppāda. Wenn es diese Funktion 

nicht erfüllen kann, hat es keinen Sinn, von seiner Existenz 

zu sprechen, zumindest nicht in der Dhamma-Sprache. Wenn 

die Augen oder Ohren ihre Funktionen nicht erfüllen, wird 

gesagt, dass sie erlöschen, obwohl das Nervensystem und 

andere physiologische Funktionen intakt bleiben. Sie ver-

schwinden nicht, sie werden nicht zerstört, aber sie funktio-

nieren nicht auf die gewohnte Weise. In der Dhamma-

Sprache sagen wir, dass sie erloschen sind. Wenn sie aktiv 

funktionieren, insbesondere wenn sie unwissend funktionie-



180     Unter dem Bodhibaum 

ren, so dass Positivität und Negativität, Zuneigung und Ab-

neigung folgen, sagen wir, dass sie geboren werden. Folglich 

entstehen die Augen, Ohren und andere Sinne und erlöschen, 

entstehen und erlöschen immer und immer wieder, jedes Mal, 

wenn sie funktionieren und dann aufhören zu funktionieren. 

Die Worte „Entstehen“ und „Erlöschen“ haben diese Bedeu-

tung in der Dhamma-Sprache. 

Diese Art zu sprechen kann sogar auf das Leben selbst an-

gewandt werden. Wenn das Leben keine Funktion erfüllt, 

können wir sagen, dass das Leben erlischt. Wenn das Leben 

wieder eine Funktion erfüllt, können wir sagen, dass Leben 

entsteht oder geboren wird. Zu sagen, dass das Leben erlischt 

oder aufhört, bedeutet nicht, dass jemand gestorben ist. In der 

Dhamma-Sprache können wir jeden Tag viele Male davon 

sprechen, dass Leben geboren wird und dass Leben endet. 

Wenn es eine Funktion erfüllt, wird es geboren; wenn es auf-

hört zu funktionieren, erlischt es. Gewöhnliche Menschen 

missverstehen diese Art zu sprechen leicht, da es sich um 

eine subtilere Ebene der Beobachtung handelt und sich auf 

den mentalen oder spirituellen Aspekt der Dinge konzentriert. 

Aus der Dhamma-Perspektive ist ein funktionierendes Leben 

eine Grundlage für das Festhalten als „mein Leben“, während 

ein erloschenes Leben kein Ego-Ich enthält. 

 

 

Wenn die Unwissenheit aufhört ... 
 

Die Standardbeschreibung des Buddha für den Prozess des 

Erlöschens beginnt mit:  

 

„Durch das rückstandslose Verblassen und Erlöschen der 

Unwissenheit erlischt Zusammenbrauen.“ 



Bedingtes Erlöschen (paṭiccanirodha)     181 

(avijjāya tveva asesavirāganirodhā saṅkhāranirodho)86 

Wenn die Unwissenheit erlischt, erlischt die Macht, die dies 

und das zu „etwas“ zusammenbraut. Mit anderen Worten, die 

illusorische Erscheinung, dass etwas ein separates Objekt ist, 

erlischt. Wenn Zusammenbrauungen erlöschen, erlischt auch 

das durch Unwissenheit gestaltete Sinnesbewusstsein (saṅ-

khāranirodhā viññāṇanirodho). Dies ist schwer zu verstehen, 

wenn man mit der Dhamma-Sprache nicht vertraut ist. Be-

wusstsein ist hier etwas, das von sankhāra zum Zwecke des 

Agierens mittels Körper, Sprache oder Geist (kāyasaṅkhāra, 

vacisaṅkhāra und manosaṅkhāra) zusammengebraut wurde. 

Wenn diese Art von Bewusstsein auftritt, hat es wiederum die 

Funktion, physische, verbale und mentale Handlungen vor-

zubereiten. Wenn Zusammenbrauungen erlöschen, wird diese 

Art von Bewusstsein nicht gestaltet und erfüllt nicht die 

Funktion, physische, verbale und mentale Handlungen anzu-

regen. 

Wenn das Bewusstsein, das aus Unwissenheit kommt, er-

lischt, muss Name-Form erlöschen (viññāṇanirodhā 

nāmarūpanirodho). Da der Buddha dies lehrte, nachdem er es 

selbst erfahren hatte, bedeutet nāmarūpanirodho offensicht-

lich nicht so etwas wie den physischen Tod. Wenn 

nāmarūpa, die sukzessive aus Unwissenheit entstanden sind, 

erlöschen, müssen die Sinnesmedien - Augen-, Ohren-, Na-

sen-, Zungen-, Körper- und Geist-Sinne -, die durch 

nāmarūpa konditioniert werden, erlöschen (nāmarūpani-

rodhā saḷāyatananirodho). Aber glaubt jetzt nicht, dass die 

Person nun blind oder taub ist, weder riechen noch schme-

cken kann, keinen Tastsinn hat und das Nervensystem zer-

stört wurde. Das ist überhaupt nicht das, was der Buddha 

beschreibt. Das Auslöschen der Sinne bedeutet einfach, dass 

sie nicht mehr auf die alte unwissende Weise funktionieren, 

nicht, dass sie zerstört werden. 

 

86 MN 28 Mahāhatthipadopamasutta 



182     Unter dem Bodhibaum 

Der besonders tiefgreifende Aspekt von paṭiccasa-

muppāda liegt genau hier: Wie kann Unwissenheit ausge-

löscht werden? Wie sind Zusammenbrauungen zu löschen? 

Wie soll das Bewusstsein erlöschen, ohne dass wir bewusst-

los werden? Wie soll Geist-Körper gelöscht werden, ohne 

sterben zu müssen? Diese Aspekte des abhängigen Entste-

hens sind der Grund, warum der Buddha darauf bestand, dass 

es so tiefgründig ist. Der Ehrwürdige Ānanda dachte nur, es 

sei „ziemlich tief“, aber wir sollten dem Buddha zustimmen, 

der sagt, es sei „am tiefsten“. Es gibt nichts Tiefgründigeres.  

Wenn die durch Unwissenheit geschaffenen Sinnesmedien 

- Augen, Ohren, Nase, Zunge, Körper und Geist - erlöschen, 

erlischt auch der durch Unwissenheit geschaffene Sinneskon-

takt (saḷāyatananirodhā phassanirodho). Wenn dieser unwis-

sende Kontakt erlischt, erlöschen auf die gleiche Weise die 

durch Unwissenheit bedingten vedanā - „ignorante Gefühle“ 

- (phassanirodhā vedanānirodho). Folglich erlöschen alle 

anderen Produkte und Symptome der Unwissenheit - unwis-

sendes Verlangen, Anhaften, Werden, Geburt, Altern und 

Tod - die sich gegenseitig in paṭiccasamuppāda bedingen, 

eines nach dem anderen erlischt, bis dukkha selbst erlischt. 

Das Erlöschen setzt sich die ganze Reihe hindurch fort, bis 

auch Not und Leid verschwinden. Alles, was unter der Macht 

der Unwissenheit zusammengebraut wurde, erlischt nachei-

nander. 

 

 

Unwissenheit löschen - theoretisch 
 

Avijjā (Nichtwissen) selbst erlischt durch vijjā (klares, wah-

res Wissen). Paṭiccasamuppāda wird von avijjā bestimmt. 

Paṭiccanirodha, das Bedingte Erlöschen, wird von vijjā be-

stimmt. Wenn Unwissenheit der Oberbefehlshaber des Le-

bens ist, kommt es zum Bedingten Zusammenentstehen. 

Wenn der Oberbefehlshaber wahrhaftig ist, also richtiges 



Bedingtes Erlöschen (paṭiccanirodha)     183 

Wissen vorhanden ist, kommt es zum Bedingten Erlöschen, 

und das Leben geht ohne Verlangen, Anhaften und dukkha 

weiter. Bitte studiert und vergleicht die beiden - paṭiccasa-

muppāda und paṭiccanirodha - bis ihr sie sofort voneinander 

unterscheiden könnt. Wann ist Leben Bedingte Zusamme-

nentstehung und wann ist es Bedingtes Erlöschen? 

Es ist notwendig, dass wir persönlich erfahren und sorgfäl-

tig beobachten, ob das Leben von vijjā oder avijjā bestimmt 

wird oder nicht. Gewöhnlich und ganz natürlich wird das 

Leben von Unwissenheit dominiert, kontrolliert und gemeis-

tert. Dies liegt daran, dass es normalerweise an wahrem Wis-

sen mangelt; uns fehlt für gewöhnlich das wahre Wissen, das 

der Realität entsprechend richtig weiß. Wenn vijjā fehlt, 

übernimmt avijjā. Aus diesem Grund sagte der Buddha, dass 

Unwissenheit im gesamten Universum existiert, immer be-

reit, einzuspringen und zu übernehmen, sobald sich eine Ge-

legenheit bietet. Unwissenheit ist weit verbreitet, immer be-

reit, das Leben zu regieren, das Universum zu regieren, so 

wie die Dunkelheit sofort die Herrschaft übernimmt, sobald 

das Tageslicht verschwindet. 

Im vorigen Kapitel sprachen wir davon, paṭiccasa-

muppāda durch vijjā zu regulieren. Dort war die Auflösung 

vorübergehend, unsicher. Wenn Weisheit jedoch vollständig 

entwickelt ist, ist das Erlöschen dauerhaft. Wenn vijjā Kon-

takt regiert, ist er nicht töricht. Von Anfang an gibt es einen 

weisen Kontakt statt eines törichten Kontakts. Bei weisem 

Kontakt ist Gefühl nicht töricht und es gibt kein törichtes 

Verlangen, Anhaften, Werden und Geburt - daher kein 

dukkha. Durch die Kraft des wahren Verstehens existiert kei-

ne dieser törichten Bedingungen. Das ist gemeint, wenn wir 

sagen, dass vijjā paṭiccasamuppāda regiert. 

Nun können wir verstehen, wie notwendig es ist, vijjā oder 

paññā zu besitzen. Wir praktizieren Achtsamkeit beim At-

men, um dieses notwendige Wissen und diese Weisheit zu 

entwickeln und immer bereit zu sein, sie mit sati zum Mo-

ment des Kontakts zu bringen. Wenn die Achtsamkeit ausrei-



184     Unter dem Bodhibaum 

chend entwickelt ist, dass sie schnell und sensitiv genug ist 

und die Weisheit vollständig und stark genug ist, können sie 

genau im Moment des Kontakts angewendet werden. Dann 

ist jeder Kontakt ein weiser Kontakt, da er von vijjā regiert 

wird. Anstelle von unwissendem Kontakt haben wir weisen 

Kontakt, das Ergebnis ist völlig gegensätzlich und dukkha 

kann nicht entstehen. Echtes Erlöschen ist es dann, wenn die 

Probleme nicht mehr reguliert werden müssen, weil sie gar 

nicht erst entstehen. 

 

 

Löschen ab dem Kontakt - effektiv und praktisch 
 

Theoretisch tritt also vijjā auf und avijjā erlischt. Mit dem 

Erlöschen von avijjā erlöschen sankhāra, erlischt viññāṇa, 

erlischt nāmarūpa und so weiter durch den Rest der Sequenz. 

Es ist leicht, darüber auf diese theoretische Weise zu spre-

chen. Für die praktische Anwendung jedoch setzen wir auf 

Kontakt. Um paṭiccanirodha in konkreten Lebensumständen 

umzusetzen, lasst uns im Moment des Kontakts, der Sin-

neserfahrung, sati vijjā oder paññā ins Spiel bringen, sodass 

der Kontakt mit wahrem Wissen verbunden ist und nicht mit 

avijjā. Bei weisem Kontakt treten keine Probleme auf. 

Es gibt zwei Worte, die den Kern der Sache ausdrücken; 

Bitte denkt an sie: unwissender Sinneskontakt, also durch 

Unwissenheit erfahrener Kontakt und wahrlich wissender 

Kontakt, also durch richtiges Wissen erfahrener Kontakt. Bei 

Sinneskontakt gibt es diese beiden Optionen, die eine ist der 

Macht der Unwissenheit unterworfen und die andere von der 

Macht des wahren Wissens begleitet. Kontrolliert den Kon-

takt sorgfältig, damit es nur weisen Kontakt gibt und ihr wer-

det in der Lage sein, Leiden zu beenden.  

An diesem Punkt müssen wir uns fragen, ob unser Leben 

von avijjā oder von vijjā bestimmt wird. Aus Mangel an Ver-

ständnis erwächst Ignoranz. Wenn es kein Licht gibt, gibt es 



Bedingtes Erlöschen (paṭiccanirodha)     185 

Dunkelheit. Es ist für alle Menschen gleich. Dieses Leben 

stolpert in der Dunkelheit der Unwissenheit vor sich hin. Al-

so studieren wir erst paṭiccasamuppāda, dann studieren wir, 

wie man paṭiccasamuppāda reguliert, und schließlich löschen 

wir paṭiccasamuppāda. Dies sind der Nutzen und der Wert 

des Studierens, Erforschens und Verstehens des Bedingten 

Zusammenentstehens. 

 

 

Den Dhamma des Bedingten Zusammenentstehens 

zu sehen bedeutet, den Buddha zu sehen 
 

Vielleicht habt ihr die Worte des Buddha an den Ehrwürdigen 

Vakkali gehört: „Den Dhamma zu sehen bedeutet, mich zu 

sehen. Meinen physischen Körper zu sehen, selbst wenn du 

ihn tagelang festhältst, bedeutet nicht, dass du mich gesehen 

hast.“87 

Diese Worte bedeuten, dass das Sehen des Dhamma das 

ist, was uns den Buddha sehen lässt. An anderer Stelle sagte 

er, „Den Dhamma zu sehen bedeutet paṭiccasamuppāda zu 

sehen“.88 

Man muss paṭiccasamuppāda erkennen, um den Dhamma 

zu sehen, und nur durch die Verwirklichung des Dhamma 

können wir dem wahren Buddha begegnen. Kinder, Dumm-

köpfe und andere, denen es an Weisheit mangelt, sehen den 

Buddha im physischen Körper des Buddha. Der physische 

Körper des Buddha ist jedoch nicht wirklich der Buddha, er 

ist lediglich die Haut oder äußere Hülle. Seinen Körper, seine 

Haut für den wahren Buddha zu halten, ist falsch. Der Bud-

dha selbst war anderer Meinung. Noch törichter ist es, Bud-

dha-Bilder für den tatsächlichen Buddha zu halten. Nun da es 

 

87 SN 22, 87 Vakkali Sutta 

88 MN 28 Mahāhatthipadopamasutta 



186     Unter dem Bodhibaum 

Buddha-Bilder auf der ganzen Welt gibt, sieht irgendjemand 

wirklich den Buddha? Man sieht den wirklichen Buddha, 

indem man den Dhamma sieht, und man sieht den Dhamma, 

indem man paṭiccasamuppāda sieht. Bedingtes Entstehen zu 

sehen, bedeutet, zu sehen, wie Leiden geboren und gelöscht 

wird. Sowohl paṭiccasamuppāda als auch paṭiccanirodha zu 

sehen, bedeutet, den Dhamma zu sehen und den wahren Bud-

dha zu sehen. 

Wir müssen nicht nach Indien oder an einen anderen be-

sonderen Ort reisen, um den Buddha zu finden. Wir müssen 

einfach dorthin gehen, wo wir Bedingtes Zusammenentstehen 

finden, das heißt in unseren eigenen Herzen. Wenn wir paṭic-

casamuppāda dort in unserem eigenen Geist sehen, begegnen 

wir dem Buddha. Im Moment sehen wir den Buddha nicht. 

Unsere Sicht wird durch einen Vorhang oder Schleier der 

Unwissenheit blockiert. Wenn wir diesen Schleier der Un-

wissenheit in unserem Herzen nur ein wenig beiseite ziehen, 

werden wir entdecken, dass der echte Buddha genau hier 

sitzt, nirgendwo anders. Schiebt einfach den Schleier ein we-

nig beiseite, um den Buddha zu sehen; lasst den Schleier an 

Ort und Stelle und ihr werdet überhaupt nichts sehen.  

Das wahre Wissen, das wir hinter dem Vorhang entde-

cken, ist einfach die klare, tiefgründige Sicht von idappacca-

yatā und paṭiccasamuppāda, von Moment zu Moment flie-

ßend. Wenn alles, alle dhammas, in diesem Licht gesehen 

werden, kann avijjā keinen Schaden anrichten. Ein solches 

vijjā kann auch als Vergänglichkeit und Unbeständigkeit be-

schrieben werden; Unzufriedenheit, Stress und Unzuverläs-

sigkeit; Nicht-Selbst; die bedingte Natur aller Phänomene, 

Leerheit und Soheit. Die Beschreibungen des wahren Wis-

sens sind vielfältig, aber überlappend und durchdringend. 

Durchdringt eines von ihnen - besonders paṭiccasamuppāda 

und paṭiccanirodha - tiefgreifend, und der Rest wird enthüllt. 

Diese wahren Erkenntnisse gelten für die inneren und äu-

ßeren Sinnesmedien, das Sinnesbewusstsein und den Kon-



Bedingtes Erlöschen (paṭiccanirodha)     187 

takt. Sie beziehen sich auf Fühlen, Verlangen, Anhaften, 

Werden und Geburt. Sie gelten für alle Gedanken, Emotio-

nen, Erinnerungen, Träume und Erfahrungen. Sie gelten für 

alle Aggregate des Anhaftens, für alles, worauf wir unsere 

Identitäten und Selbstvorstellungen gründen. Vor allem gel-

ten sie für dukkha. Kontakt ist ein hervorragender Ort, um 

darauf das Licht des wahren Wissens zu fokussieren, doch an 

welchem Punkt es auch auftritt, lohnt es sich, diesen tief zu 

kontemplieren. 

Wo ist dein Schleier der Unwissenheit? Hast du ihn schon 

gefunden? Wir benötigen ein Verständnis des Bedingten 

Zusammenentstehens, das aus unserem eigenen Studium und 

unserer eigenen Untersuchung hervorgeht, um diesen Vor-

hang der Unwissenheit sehen zu können. Sobald ihr ihn ge-

funden habt, könnt ihr ihn beiseiteschieben oder ihn mittels 

dieses Verständnisses von paṭiccasamuppāda durchtrennen. 

Klares Sehen, gründliches Verstehen, vijjā, wird den Vor-

hang der Unwissenheit vollständig zerstören. 

Wir können augenblicklich sehen, dass das Thema des 

Bedingten Zusammenentstehens inhaltsschwer ist. Nur um es 

zu studieren, bedarf es schon eines gründlichen Studiums. 

Die tatsächliche Praxis ist sogar noch tiefschürfender. Die 

Früchte des Übens von paṭiccasamuppāda zu erkennen, ist 

unglaublich profund. Wenn jemand sagen sollte, dass es nicht 

tiefgründig oder nur mäßig tiefgründig ist, müssten wir ant-

worten: Rede keinen Blödsinn! Sag’ so etwas Dummes nicht! 

 



 



Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen     189 

 Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit 

dem Atmen 

„Ihr Bhikkhus, wenn Achtsamkeit mit dem Ein- und Aus-

atmen entfaltet und zur Fülle gebracht wurde, ist sie von 

großer Frucht und großem Nutzen. Wenn die Achtsamkeit 

mit dem Ein- und Ausatmen entfaltet und zur Fülle ge-

bracht wurde, vervollkommnet sie die vier Anwendungen 

der Achtsamkeit. Wenn die vier Anwendungen der Acht-

samkeit entfaltet und zur Fülle gebracht wurden, vervoll-

kommnen sie die sieben Faktoren des Erwachens. Wenn 

die sieben Faktoren des Erwachens entfaltet und zur Fülle 

gebracht wurden, vervollkommnen sie wahres Wissen und 

Befreiung. 

Und wie, ihr Bhikkhus, wird die Achtsamkeit mit dem 

Ein- und Ausatmen entfaltet und zur Fülle gebracht, so 

dass sie von großer Frucht und großem Nutzen ist? 

Da setzt sich ein Übender nieder, nachdem er in den 

Wald oder zum Fuße eines Baumes oder in eine leere Hüt-

te gegangen ist; nachdem er die Beine gekreuzt, den Ober-

körper aufgerichtet hat, hält er die Achtsamkeit sicher auf-

recht. Beständig achtsam atmet der Übende ein, beständig 

achtsam atmet der Übende aus.“89 

 

 

 

 

89 M 118 Ānāpānasati Sutta 



190     Unter dem Bodhibaum  

In den vorangegangenen Kapiteln haben wir besprochen, wie 

man den Strom des Bedingten Zusammenentstehens verlang-

samt, staut und schließlich beendet. Jetzt werden wir genauer 

über die Achtsamkeit sprechen, die den Strom von paṭicca-

samuppāda stoppt. Insbesondere werden wir die Achtsamkeit 

betrachten, die als ānāpānasati-bhāvanā bekannt ist - die 

Entwicklung von Achtsamkeit bei jedem Ein- und Ausatmen. 

Das ist ein weiterer Wissenszweig, der sich mit der mentalen 

oder bewussten Seite des Lebens befasst. Sati betrifft den 

Geist, insbesondere das Gewahrsein unserer Erfahrung des 

Lebens. Wenn ein Verständnis des Geistes vorhanden ist, ist 

es möglich, mit allen Arten von Problemen, sowohl materiell 

als auch mental, fertig zu werden. Die Natur macht ein sol-

ches Verständnis des Geistes notwendig, so können wir Men-

schen Wissen sowohl in materieller als auch in geistiger Hin-

sicht erlangen. 

 

 

Das Verständnis von Körper und Geist gehören zu-

sammen 
 

Glaubt nicht, dass das Verständnis des Geistes etwas Neues 

sei, das gerade erst mit moderner Psychologie und Wissen-

schaft begonnen hat. Schließlich hat der Geist den Körper 

durch die Evolution, die zum Menschen geführt hat, stets 

begleitet. Vom Beginn des menschlichen Lebens an entwi-

ckelten sich körperliches als auch geistiges Erleben gemein-

sam. Allerdings sind zwar Geist und Körper immer gepaart 

und können nicht getrennt werden, doch ist die mentale Seite 

des Lebens subtiler. Daher wurde sie oft übersehen, was 

manche Menschen heute auf den Gedanken bringt, das sei 

brandneu oder wurde gerade eben entdeckt. 

In Wahrheit war geistiges Wissen immer mit körperlichem 

Wissen vereint, sogar auf der instinktiven Ebene. Wir besit-

zen eine instinktive Ebene der Achtsamkeit oder Geistesge-



Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen     191 

genwart, die es uns ermöglicht, zu gehen, Nahrung in unseren 

Mund zu stecken und andere für das Überleben notwendige 

Aktivitäten durchzuführen. Außerdem verfügen wir über aus-

reichend Intelligenz, paññā, um mit den Hindernissen des 

Lebens umzugehen; wenn z.B. ein Dorn in unserem Fuß 

steckt, können wir ihn entfernen. Wir haben genügend ins-

tinktives samādhi, um einen Stein auf ein Ziel zu werfen. 

Dies sind Beispiele für natürliche samādhi, sati, paññā und 

sampajañña, die bereits auf instinktivem Niveau als absolutes 

Minimum in uns existieren. 

Jedoch reicht das nicht aus, das wichtigste Problem des 

Lebens zu lösen, nämlich das aus dem Strom des Bedingten 

Zusammenentstehens hervorgehende Leid. Deshalb müssen 

wir Achtsamkeit, Intelligenz und Sammlung von der natürli-

chen Ebene ausgehend bis zu dem Grad entwickeln, der das 

Problem des Lebens lösen kann, um ein vollständiger Mensch 

oder Arahant zu sein. Dabei sind Körper und Geist zusam-

men involviert. Folglich ist es notwendig, um Körper und 

Geist und unser Verständnis von ihnen gleichzeitig zu entwi-

ckeln 

Wenn auch nur durch Zufall ist Wissen entstanden, wie 

bei unseren Vorfahren, als sie entdeckten, dass das Kochen 

von Fleisch Magen-Darm-Probleme verringerte, oder als sie 

herausfanden, dass der Geschmack verschiedener Pflanzen-

säfte und -blätter den Geschmack von Speisen verbessern 

konnte. Derartiges materielles Wissen - das Entdecken ver-

schiedener Gewürze und Soßen - wurde erworben, während 

wir noch nackt durch die Wälder liefen. Dasselbe gilt für die 

mentale Seite des Lebens. So fanden unsere Vorfahren zum 

Beispiel heraus, dass auf bestimmte Weise zu atmen besser, 

wohltuender, gesünder oder kraftvoller war. Wir entwickelten 

ein Verständnis dafür, wie man atmen kann, um den Geist zu 

beruhigen, zu klären und zu befrieden. Wir haben gelernt, 

auch unsere inneren Probleme zu lösen. Im Laufe der Zeit 

sammelten sich sukzessive Wissen und Verständnis an durch 

Erfahrungen, über die wir zufällig stolperten. Trotzdem ist 



192     Unter dem Bodhibaum  

das von unseren Vorfahren überlieferte Wissen nicht genug; 

wir müssen dieses Erbe weiterentwickeln, bis wir diese Dinge 

sowohl verstehen als auch Klarheit über die Methoden und 

Techniken zu ihrer Entwicklung haben. Die Entwicklung von 

Achtsamkeit mit dem Ein- und Ausatmen spielt eine wichtige 

Rolle auf diesem Wissensgebiet. 

 

 

Atmen ist förderlich für Körper und Geist 
 

Die Menschheit hat gelernt die Atmung zu nutzen, um Kör-

per und Geist positiv zu beeinflussen. Wir haben gelernt, die 

Atmung zu nutzen, die Atmung zu regulieren und die At-

mung auf alle Arten zu trainieren, die notwendig sind, um die 

Früchte zu verwirklichen, die wir anstreben. Wenn wir die 

Macht des Geistes kontrollieren wollen, gibt es dafür Metho-

den. Wenn wir den Geist erheben wollen, gibt es Methoden 

dafür. Wie auch immer wir den Geist verändern wollen, es 

gibt dafür geeignete Methoden. 

Auf der physischen Ebene gibt es, wenn man die Energie 

des Geistes unterdrücken will, Medikamente dafür, wie die 

Opiate. Wenn man die Energie des Geistes steigern möchte, 

kann man verschiedene Stimulanzien wie Amphetamine ein-

nehmen. Man kann Beruhigungsmittel verwenden, um den 

Geist zu beruhigen. Wenn man möchte, dass er sich seltsam 

verhält, kann man LSD nehmen. Drogen können den Geist 

auf alle möglichen Arten austricksen. Allerdings benötigten 

die alten Einsiedler in den Wäldern derartige materielle Me-

thoden, solche Medikamente, nicht. Außerdem standen sie 

ihnen ja auch gar nicht zur Verfügung. Und doch wussten sie, 

wie sie ihren Geist trainieren und kontrollieren konnten. Sie 

konnten ihn unterdrücken oder stimulieren oder beruhigen 

oder was auch immer sie brauchten, indem sie Meditation 

benutzten. 



Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen     193 

Das ist uraltes Wissen, viel älter als unser moderner Ge-

brauch von Pillen. Unsere Vorfahren hatten die Intelligenz, 

den Geist selbst und seine Kraft von samādhi zu nutzen, um 

den Geist zu unterdrücken oder zu erheben oder zu verändern 

oder seine Fähigkeit Probleme zu lösen, einschließlich der 

Heilung von Krankheiten, zu verbessern. Wenn wir die As-

pekte des Geistes und des Geistestrainings wählen, die am 

wesentlichsten sind, wird einer den Geist ruhig und glückse-

lig machen und ein anderer wird zu Weisheit führen. 

Kurz gesagt, Körper und Geist gehören seit jeher zusam-

men und müssen zusammenarbeiten. Heutzutage wissen die 

Menschen nur noch, wie sie ihre Probleme mit materiellen 

Methoden lösen können. Früher wussten die Menschen, wie 

sie ihre Probleme lösen konnten, indem sie mentale Metho-

den anwandten. 

Letztlich haben das Wissen und die Technik, die den Geist 

betreffen, nur zwei grundlegende Ausprägungen. Sonstige 

Dinge sind unwichtig und können beiseitegelassen werden. 

Der erste notwendige Aspekt ist die Beruhigung des Geistes, 

die Entwicklung von samādhi. Der zweite beinhaltet Intelli-

genz und das Erkennen grundlegender Dinge, die zu Einsicht 

und Weisheit führen. Die samādhi-Seite bringt inneren Frie-

den und Glück; die Intelligenzseite beseitigt die verschiede-

nen Probleme, die uns belasten. 

Auch wenn es sich um zwei Aspekte handelt, sind sie eng 

miteinander verbunden und können kombiniert werden. 

Macht zuerst den Geist friedvoll; dann seht klar die wahre 

Natur der Dinge. Die Methode namens Entwicklung von 

Achtsamkeit mit dem Ein- und Ausatmen, die der Buddha 

verbesserte und systematisierte, beinhaltet beide Aspekte 

zusammen, die Entwicklung eines friedlichen, stabilen Geis-

tes und das Verständnis der Dinge, wie sie wirklich sind. Das 

ist das Wertvollste, was uns unsere Vorfahren hinterlassen 

haben. Es ist ein Monument für das Verständnis des Geistes 

aus den Tagen derer, die im Wald lebten. Wir kommen hier-

her, um dies zu lernen und zu üben. 



194     Unter dem Bodhibaum  

 

 

Betrachtung von vier Lebensbereichen 
 

Diejenigen unter euch, die beabsichtigen, Achtsamkeit mit 

dem Ein- und Ausatmen zu trainieren, sollten darauf vorbe-

reitet sein, vier Dinge zu verstehen. Das erste ist der Körper 

(kāya); das zweite sind die Gefühle von Freude und Schmerz 

(vedanā), die mit Sinneseindrücken entstehen; drittens der 

Geist (citta), der durch solche Gefühle zusammengebraut 

wird; und viertens die Dinge (dhamma), gleich welcher Art, 

die den Geist täuschen und ihn in Unwissenheit und Leiden 

führen. Die letzte Gruppe sind all die Dinge, die den Geist zu 

Dummheit und Anhaftung an einem Selbst verleiten, was 

immer zu Leiden führt. 

Die vier Bereiche werden gemeinsam als Anwendungen 

oder Grundlagen der Achtsamkeit (satipaṭṭhāna) bezeichnet, 

im einzelnen als Kontemplation des Körpers (kāyānu-

passanā), damit alle Aspekte des Körpers gründlich verstan-

den werden, Kontemplation der vedanā, sodass alle Gefühle 

von Freude und Schmerz, die auf Sinneserfahrung beruhen, 

gründlich verstanden werden (vedanānupassanā), Kontemp-

lation des Geistes (cittānupassanā), damit alle Aspekte des 

Geistes gründlich verstanden werden, und Kontemplation der 

natürlichen Wahrheit, damit alle Phänomene, die den Geist 

ins Leiden tricksen und täuschen können, gründlich verstan-

den werden, Unwissenheit aufgegeben wird und Leid endet 

(dhammānupassanā). Dazu müssen diese vier Dinge klar 

erkannt werden: Körper, Gefühl, Geist und Dhamma. 

 

 



Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen     195 

Natürlich normale Körper 
 

Die erste Kategorie betrifft den Körper und materielle Dinge, 

die Basis für Bewusstsein und Geist. Wir beginnen damit, den 

Körper zu verstehen, da er grundlegend ist. Der Körper um-

fasst die Fleisch- und Blutaspekte, zusammengefügt aus den 

vier Primärelementen Erde, Wasser, Feuer und Wind.90 Wir 

können diese Aspekte den Fleischkörper oder die Fleischan-

sammlung nennen. Es gibt eine andere Art von Körper, die 

als Atem-Körper oder Atem-Ansammlung bekannt ist, beste-

hend aus allen Aspekten des Atmens. Zusammen bilden diese 

beiden Arten von Körpern kāya.91 Der Fleisch-Körper aus 

Muskeln, Sehnen, Haut und Organen wird vom Atemkörper 

genährt und erhalten. Wir lernen diese zwei Arten von Kör-

pern zu verstehen, und, wie einer den anderen erhält. Wir 

lernen, richtig zu atmen, damit die Beziehung zwischen den 

beiden auch richtig ist. Dann haben wir einen Körper, der 

gesund, stark und leistungsfähig und von größtem Nutzen für 

das Leben ist. 

Wenn der Atem-Körper natürlich und normal ist, ist der 

Fleisch-Körper normal und natürlich (pakati). Auch das Um-

gekehrte gilt: Wenn der Fleisch-Körper normal und natürlich 

ist, ist der Atem-Körper natürlich und normal. Dies zeigt, wie 

eng verbunden diese beiden physischen Ansammlungen sind. 

 

90 Die 4 Elemente (Erlebensqualitäten) (dhātu oder mahā-bhūta) 

sind die folgenden: feste - wörtl. Erde (pathavī-dhātu); flüssige - 

Wasser (āpo-dhātu); erhitzende - Feuer/Hitze - (tejo-dhātu); be-

wegliche - Wind (vāyo-dhātu). 
91 Kāya wird gewöhnlich mit ‘Körper’ übersetzt, bedeutet aber eher 

eine Gruppe oder Ansammlung von Dingen, eine Anhäufung von 

Individuen oder eine kollektive Masse, wie eine Wassermasse oder 

eine Truppe von Soldaten. Denkt an eine Ansammlung oder Grup-

pe von verbundenen Phänomenen, die zusammen ein funktionie-

rendes System ergeben. Das Pāliwort für Körper, Leib, ist sarīra.  



196     Unter dem Bodhibaum  

Wenn der Atem-Körper abnormal ist, ist der Fleisch-Körper 

abnormal. 

Genauso gilt, wenn der Fleisch-Körper abnormal ist, ist 

der Atem-Körper abnormal. Man wird gestört, gestresst und 

krank. Diese enge Beziehung macht es möglich, den Fleisch-

körper durch den Atemkörper zu trainieren. Auf dieser Ebene 

der Praxis - das heißt in der Meditation - ist es nicht möglich, 

den Fleischkörper direkt zu trainieren, aber wir können dies 

indirekt durch den Atemkörper tun. Also üben wir eine ruhi-

ge, normale und gesunde Atmung, und so wird auch der 

Fleisch-Körper ruhig und normal. 

Ein wesentlicher Bestandteil dieses Trainings ist das Erle-

ben und Verstehen der Wechselbeziehung dieser beiden Kol-

lektive. Durch dieses Verständnis werden wir in die Lage 

versetzt, einen Körper zu kultivieren, der gesund, stark, fried-

lich und am besten für das Leben geeignet ist, insbesondere 

für die tieferen Aspekte der Meditationspraxis. Darum geht es 

im ersten Abschnitt. 

 

 

Gefühle eines sensiblen Körpers 
 

Der zweite Bereich betrifft die durch den Körper wahrnehm-

baren vedanā. Körper existieren nicht nur materiell; sie emp-

finden, sie fühlen. Im Leben können wir Gefühlen von Beha-

gen und Schmerz, Wohlbefinden und Unwohlsein nicht ent-

kommen. Während negative vedanā uns irritieren, stellen uns 

positive vedanā zufrieden. Diese Zufriedenheit oder Befrie-

digung hat zwei Ebenen, die im Zusammenhang mit der 

Achtsamkeit beim Atmen genannt werden. Die erste, bekannt 

als Verzückung (pīti), ist intensiver; diese Gefühle können 

stark und störend sein. Sobald sich dieses Maß an Behagen 

oder Befriedigung beruhigt hat, verbleibt Glück oder Freude 

(sukha). Nach der Körperberuhigung im ersten Abschnitt 

werden diese beiden Arten von vedanā für weiteres Studium 



Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen     197 

und Training verfügbar. Eines ist belebter, energiegeladener 

und turbulenter. Das andere ist subtiler, ruhiger und kühler. 

Sowohl Verzückung als auch Freude sind angenehm, aber auf 

unterschiedliche Weise. Es ist wichtig den Geschmack von 

jedem achtsam zu kosten, bis wir damit gründlich vertraut 

sind, weil sie zu Schwierigkeiten im Leben führen. Wie wir 

bereits erkundet haben, führt vedanā zu Verlangen, Anhaften, 

Egoismus und Leiden. Wenn wir die Gefühle von Freude und 

Schmerz nicht zu regulieren vermögen, werden wir nicht in 

der Lage sein, den Strom des Bedingten Zusammenentste-

hens zu regulieren. Mit anderen Worten, wir werden nicht in 

der Lage sein, dukkha zu regulieren. Dass wir Freude, Zu-

friedenheit und Glück regulieren müssen, um frei von dukkha 

zu sein, mag euch seltsam erscheinen. Es ist also wichtig, 

diese Angelegenheit genau zu erforschen. 

Wir werden vedanā untersuchen und studieren, bis wir 

klar sehen - und das ist wichtig - dass die über den Körper 

und seine Sinne wahrgenommenen Gefühle die inneren Er-

fahrungen zusammenbrauen, die wir Geist nennen. Die Fä-

higkeit, die empfundenen Gefühle zu regulieren, macht es 

möglich, die Macht, die sie über die Erfahrungen von Geist 

haben, zu regulieren. Wir nennen dieses Verständnis „das 

Wissen, dass vedanā die Gestalter des Geistes sind“. Und wir 

können diese Kraft so regulieren, dass sie nicht zu Verlangen, 

Anhaften und Leiden führt. In der Lage zu sein, die vedanā 

zu regulieren, ist der Weg, um den Geist zu regulieren. So 

lernen wir also zuerst die Gefühle kennen, dann trainieren wir 

die Beherrschung ihrer Macht, den Geist zusammenzubrauen. 

Das ist die zentrale Lektion des zweiten Bereichs. 

 

 

Geist, der fühlt und weiß 
 

Der dritte Abschnitt betrifft den Geist (citta). Der Geist ist 

das Wichtigste, weil er der „Ort“ ist, an dem alles zusam-



198     Unter dem Bodhibaum  

menkommt. Er ist beides, Ursache und Frucht. Citta handelt 

und erfährt. Tatsächlich ist citta bedingt durch vedanā. Ge-

fühle von Freude und Schmerz lassen ihn so oder so denken. 

Dieses gesamte Denken wird Geist genannt. Und was die 

Menschen im Westen Emotion nennen, ist ebenfalls hier ent-

halten. Wenn wir ihn nicht unter Kontrolle halten können, 

kann er aus der Bahn geraten, falsche Wege einschlagen und 

leiden. Wenn citta klug reguliert wird, bleibt er in der Spur, 

auf dem richtigen Weg und leidet nicht. Folglich ist es not-

wendig, diesen wichtigen Aspekt des Lebens, den wir „citta“ 

nennen, zu verstehen. Bitte richtet besondere Aufmerksam-

keit darauf. 

Wir beginnen die Lektionen dieses Praxisbereichs, indem 

wir all die verschiedenen Arten von Geist, die auftreten kön-

nen, kennenlernen. Manchmal mag es so aussehen, als läge, 

citta direkt zu erkennen, jenseits unserer Fähigkeiten, aber 

tatsächlich gibt es Möglichkeiten, verschiedene Arten von 

citta direkt zu sehen. 

 

Der leidende Geist, wie ist der? 

Der Geist, der nicht leidet, wie ist der? Erkennt ihn. 

Geist, verschmutzt durch Egoismus, wie ist das? Erfahrt es. 

Manchmal gibt es keine Verschmutzung durch Egoismus. 

Wisst, wie das ist. 

 

Stellt euch vor, wie es wäre, niemals wieder egoistischen 

Verschmutzungen (kilesa) unterworfen zu sein. Wir sind in 

der Lage zu wissen, wie ein Geist frei von Befleckungen ist. 

Citta, der das Ende des Leidens erkannt hat, kann noch nicht 

direkt erfahren, aber indirekt vorgestellt oder erahnt werden. 

Je besser wir den verschmutzten Geist verstehen, desto näher 

sind wir dem Verständnis eines Geistes vollständig jenseits 

von Verschmutzung und Egoismus. Bestimmte Geistesarten 

können direkt erfahren und erkannt werden. Andere kann 

man erkennen, indem man aus dem, was wir wissen, das Ge-



Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen     199 

genteil folgert und sich vorstellt. So können wir jede Art von 

Geist kennen, was die erste Lektion dieser Gruppe ist. 

Die zweite Lektion in diesem Abschnitt besteht darin, den 

Geist fröhlich zu stimmen. Wir haben schon Erfahrungen mit 

den Gefühlen von Verzückung und Freude gesammelt. Jetzt 

üben wir uns darin, diese Lektionen zu nutzen, um den Geist 

freudig, froh und entzückt zu machen, wie auch immer wir es 

wünschen. (Vorher lag die Betonung auf dem eigentlichen 

Gefühl; hier richtet sich das Hauptaugenmerk auf die Arten 

von citta, die auf verschiedene Weise erfreut werden.) Wir 

trainieren, damit es in unserer Hand liegt, wann immer wir 

wollen, einen freudvollen Geist zu haben. Wir brauchen kei-

ne Pillen oder Drogen, um uns glücklich zu machen; wir 

können den Geist durch seine eigene Kraft erfreuen. 

Die dritte Lektion ist, den Geist samādhi (ruhig, stabil, ge-

sammelt, konzentriert) zu machen. Hier hat samādhi eine 

tiefere Bedeutung, als die meisten verstehen, also achtet bitte 

sorgfältig darauf, wie samādhi ist. Der erste Faktor von 

samādhi ist, dass der Geist rein und frei und ungestört ist. 

Das nennt man den „reinen Geist“. Der zweite Faktor ist, 

dass er fest etabliert ist. Seine Energie ist gesammelt und auf 

eine einzige Sache fokussiert – er hat also große Stabilität 

und Einheit. Mit anderen Worten, er besitzt höchste Ausge-

glichenheit. Der dritte Faktor ist Aktivität; er ist absolut be-

weglich, flexibel, bereit und lebendig in der Erfüllung seiner 

derzeitigen Pflicht. Echtes samādhi ist nicht einfach nur Kon-

zentration, es muss all diese genannten Faktoren und Qualitä-

ten haben: Sauberkeit oder Reinheit (parisuddho), Stabilität 

oder Standhaftigkeit (samāhito) und Aktivität oder Leben-

digkeit (kammaniyo). In der Achtsamkeit beim Ein- und Aus-

atmen werden diese Faktoren kultiviert und integriert. 

Das bringt uns zur vierten Lektion dieser Gruppe: den 

Geist befreien, ihn zum Loslassen bewegen. Er lässt alle Ob-

jekte los oder er befreit sich einfach selbst. Wenn man die 

verschiedenen Lektionen praktiziert hat, bis man diesen 



200     Unter dem Bodhibaum  

Punkt erreicht, lässt der Geist alles los, an dem er sich festge-

klammert oder nach dem er gegriffen hatte. 

Die citta betreffende Gruppe besteht aus diesen vier Lek-

tionen: Erleben aller Arten von Geist, Geist erfreuen, Geist 

sammeln und Geist befreien. Wenn diese vier vollendet sind, 

ist die Kontemplation des Geistes (cittānupassanā) nach den 

Prinzipien der Achtsamkeit mit der Ein- und Ausatmung ab-

geschlossen. 

 

 

Nicht länger von Phänomenen ausgetrickst 
 

Die letzte Gruppe betrachtet dhammas. Dhamma bedeutet 

alle Dinge und Phänomene, die Grundlagen dafür sind, uns 

selbst dazu zu bringen, uns an sie als Ich oder Mein zu 

klammern. All diese trügerischen Dinge, ob positiv oder ne-

gativ, tricksen den Geist ins Festhalten. Sogar Gott, ebenso 

wie das Nibbāna des Buddhismus, kann eine Grundlage für 

das Festhalten sein. Ohne Ausnahme ist alles eine Grundlage 

für das Anhaften, sowohl bedingte, veränderliche Phänomene 

(saṅkhata) als auch das Unbedingte und Unveränderliche 

(asaṅkhata). 

Dieser Abschnitt dient dazu, alles zu durchschauen, bis es 

kein Festhalten an irgendetwas mehr gibt. 

Um es einfach auszudrücken, von den niedrigsten, gröbs-

ten Phänomenen bis zum höchsten, erhabensten Ding - wel-

che Bedeutungen wir ihm auch immer geben mögen - alle 

sind Grundlagen für das Festhalten. In diesem Abschnitt wer-

den wir uns an keine von ihnen klammern. Das höchste 

Dhamma, die höchste Wahrheit, die wir um des vollständigen 

Nicht-Anhaftens willen erkennen müssen, ist Soheit 

(tathatā). Phänomene sind natürlicherweise „einfach so“, 

„gerade so“, „nur so“. Wenn all diese Dinge schlicht als „ein-

fach so seiend“ gesehen werden, wird es kein Festhalten 

mehr geben, weder am Positiven noch am Negativen. 



Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen     201 

Wir erkennen die Soheit aber nicht, indem wir darauf warten, 

dass sie erscheint. Es gibt eine Folge von Einsichten und Er-

kenntnissen, die in der Verwirklichung der Soheit gipfeln. 

Das heißt, wir beginnen damit, Vergänglichkeit oder Unbe-

ständigkeit zu erfahren und zu sehen (aniccaṃ), das ist die 

erste Lektion des vierten und letzten Abschnitts, die Kon-

templation der Vergänglichkeit und der vergänglichen, nicht 

dauerhaften Natur von bedingten Dingen (aniccatā). Anic-

catā, der Zustand oder die Tatsache, nicht von Dauer zu sein, 

bezieht sich auf die ständige Veränderung und auf die Tatsa-

che, dass sich die Dinge durchwegs im Fluss befinden - auf-

grund ihrer Bedingtheit durch Ursachen und Voraussetzungen 

(hetu-paccaya). Die Dinge entwickeln sich gemäß diesen 

Ursachen und Bedingungen und müssen sich ändern, wenn 

sich diese Ursachen und Bedingungen ändern. Vergänglich-

keit zu sehen ist der Beginn des Sehens der Soheit. 

Wenn wir uns die Sache genauer ansehen, erkennen wir, 

dass wir mit all diesen vergänglichen Dingen leben müssen. 

Vergängliche, unsichere Dinge ertragen zu müssen, wird 

dukkhatā (Leidhaftigkeit, Unbefriedigtsein) genannt. Wört-

lich „der Zustand des Schwer-zu-ertragen-Seins“. Das ist 

Sosein auf einer tieferen Ebene zu erkennen.  

Als nächstes sehen wir, dass in diesen vergänglichen, be-

dingten Dingen, die sich ständig ändern und schwer zu ertra-

gen sind, kein echtes, substanzielles Selbst (attā) zu finden 

ist. Diese Einsicht ist anattatā, der Zustand, dass solche Din-

ge sich nicht unabhängig als dauerhaftes Selbst etablieren 

können. Die Tatsache der Nicht-Selbstheit (anattatā) zu er-

kennen bedeutet, Soheit noch tiefer oder klarer zu sehen. 

Alle drei Eigenschaften zusammen werden als „natürli-

cherweise einfach so seiend“ betrachtet. Der Begriff dafür ist 

etwas seltsam, dhammaṭṭhitatā (wörtl. im Dhamma oder in 

der Natur stehend), das natürliche Bestehen, die Normalität 

oder Natürlichkeit dieser Tatsachen. 

Weitergehend kontempliert man, warum die Dinge auf 

diese Weise sind. Man erkennt, dass dies einfach der natürli-



202     Unter dem Bodhibaum  

che, gewöhnliche Gang der Dinge ist (den wir aufgrund von 

Unwissenheit und Verlangen übersehen). Zudem unterliegen 

alle dhammas dem Naturgesetz, wie dem Gesetz der Beding-

ten Zusammenentstehung, das alles kontrolliert. Das nennt 

man Einsicht in die Gesetzmäßigkeit aller Natur (dhamma-

niyāmatā).  

Wenn sich die Einsicht in diese Sequenz vertieft, erkennen 

wir idappaccayatā, das grundlegende Prinzip des abhängigen 

gemeinsamen Entstehens.  

Wenn wir klar sehen, dass es nur den Strom des Bedingten 

Zusammenentstehens gibt, sehen wir, dass es in all dem kein 

Selbst geben kann, was nichts anderes als das Erkennen der 

Leerheit (suññatā) ist. Dies ist das höchste Dhamma und es 

muss verwirklicht werden, wenn wahre Befreiung geschehen 

soll. Suññatā ist ein sehr schwer zu verstehendes Wort; bitte 

untersucht, reflektiert, erforscht, beobachtet und bemüht 

euch, bis ihr dazu in der Lage seid suññatā zu erkennen. Das 

ist nichts, um damit herum zu spielen. Dieses wichtigste 

Dhamma gründlich zu realisieren bringt die höchsten Früchte 

des Buddhismus. Ob Mahāyāna- oder Theravāda-Buddhis-

mus, das Erkennen von Leerheit ist der gemeinsame essenti-

elle Kern des Buddhismus. Seine Verwirklichung ist das En-

de, die Erfüllung von Buddhismus. 

Suññatā ist nicht Nichts oder Nihilismus. Alles ist, was es 

ist, aber nichts hat irgendetwas, das wahrhaft Selbst genannt 

werden kann. Alle Dinge sind leer von Selbst. Das Univer-

sum ist voll von allen möglichen Dingen und sie alle sind leer 

von einem Selbst. In diesem Körper, in diesem Leben und in 

diesem Fluss geistiger Erfahrung geschehen alle Arten von 

Dingen, aber jedes von ihnen ist leer von Selbst. Dies ist die 

Bedeutung von „die Leerheit sehen“. Wenn sich die Abfolge 

von Einsicht und Verwirklichung bis zu dem Grad vertieft 

hat, die Leerheit aller Dinge zu sehen, dann ist die Soheit 

(tathatā) vollständig realisiert. 



Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen     203 

Das ist alles, was es gibt. Bedingt oder unbedingt, positiv 

oder negativ, alles ist von Leerheit geprägt, alles ist leer von 

Selbstheit. 

 

 

Nicht von irgendetwas zusammengebraut 
 

Soheit oder tathatā zu sehen ist der Höhepunkt. Der Geist hat 

das Interesse an den Dingen verloren und befindet sich nicht 

mehr unter dem Einfluss von positiv und negativ. Phänomene 

und Noumena haben für diesen Geist keine Bedeutung.92 

Diese Art von Geist wird als „atammayatā besitzend“ be-

schrieben. Dies ist ein wunderbares Wort. Bitte übersetzt es 

nicht, auch wenn es schwer zu merken ist und es Zeit brau-

chen wird, es zu verstehen und schätzen zu lernen. Das Er-

kennen von tathatā führt zum Durchdringen von atamma-

yatā. 

Wörtlich bedeutet atammayatā „der Zustand, von nichts 

beeinflusst zu werden“. 

Nichts kann diesen Geist erzeugen, beeinflussen oder zu-

sammenbrauen. Der Geist, der dies vollständig durchdrungen 

hat, ist der höchste Geist, weil er in atammayatā verweilt. 

Einige von euch mögen dies als fad oder geschmacklos anse-

hen, worauf ich nichts zu erwidern habe. Ich hoffe jedoch, 

dass einige von euch verstehen werden, was es heißt, unzu-

sammenbraubar zu sein. Die Vertiefung der Erkenntnis be-

ginnt mit der Einsicht in Vergänglichkeit, Unbefriedigendheit 

und Nicht-Selbstheit. Sie fährt damit fort, die Natürlichkeit 

dieser Tatsachen zu sehen, die Gesetzmäßigkeit aller Natur 

und die Konditionalität und sie erfüllt sich in der Schau von 

Leerheit, Soheit und atammayatā. Insgesamt gibt es drei 

Dreiergruppen von Einsichten, insgesamt also neun Einsich-

 

92 ‘Bedeutung’ bezieht sich hier auf die geisterzeugten Bewertun-

gen von Phänomenen, die zu Anhaften und Leid führen. 



204     Unter dem Bodhibaum  

ten oder Dhamma-Augen. Was für eine schöne Art, das Le-

ben zu betrachten! 

Bitte erinnert euch an diese neun „Augen“ und diskutiert 

sie regelmäßig mit euren Dhamma-Freunden. Diese neun 

Augen stellen die direkteste Abkürzung dar, um zum Herzen 

des Buddhismus, dem Endpunkt des Buddhismus, vorzusto-

ßen. Sie bilden die erste, überaus wichtige Lektion dieses 

letzten Abschnitts zum Üben von ānāpānasati. 

Ausgehend von dieser tiefgehenden Grundlage des aufei-

nanderfolgenden Erkennens von Vergänglichkeit, Unbefrie-

digendheit, Selbstlosigkeit und so weiter, beginnt das Anhaf-

ten, das wir an allen Dingen hatten, sich aufzulösen. Dieses 

allmähliche Verblassen ist virāga. Die Kontemplation der 

Auflösung des Anhaftens ist die zweite Lektion dieser vierten 

Gruppe. Das Verblassen führt zum Erlöschen (nirodha). Die 

Gewohnheiten des Festhaltens, die es einmal fest eingegraben 

gab, wurden geschwächt, aufgelöst und sind ins Erlöschen 

übergegangen. Betrachtet dies als dritte Lektion hier. 

Schließlich ist die vierte Lektion dieser Gruppe Befreiung 

(vimutti). Interessanterweise nennt die Belehrung zur Acht-

samkeit mit dem Ein- und Ausatmen dies Zurückwerfen 

(paṭinissagga). All die Dinge, an denen wir uns jemals fest-

gehalten haben, werden zurückgeworfen, das heißt, sie wer-

den der Natur, ihrem rechtmäßigen Besitzer, zurückgegeben. 

Vorher waren wir Diebe, die sich das Leben, unseren Körper, 

unsere Erfahrungen, Tugenden, Laster und alles andere als 

Ich und mein angeeignet haben. Jetzt geben wir sie alle auf, 

geben sie alle der Natur, der Leerheit zurück. Früher waren 

wir ziemlich dumm, aber jetzt nicht mehr. Alles Positive und 

Negative wird zurückgeworfen. Jetzt sind wir frei und 

ānāpānasati ist vollendet.  

Um diesen Überblick über die Achtsamkeit mit dem Atem 

besser verstehen zu können, möchte ich ihn noch einmal zu-

sammenfassen. Bitte nehmt euch das zu Herzen. Im ersten 

Abschnitt lernen wir, den Körper gut genug zu verstehen, um 



Achtsamkeit trainieren durch Achtsamkeit mit dem Atmen     205 

ihn zu meistern. Im zweiten Abschnitt lernen wir die Gefühle 

des Körpers gut genug zu verstehen, um sie zu meistern. Im 

dritten Abschnitt lernen wir den Geist gut genug zu verste-

hen, um ihn zu meistern. Im vierten Abschnitt lernen wir al-

les, was uns zum Anhaften verleitet, so gut zu verstehen, dass 

uns nichts davon mehr täuschen kann und wir folglich die 

Meisterschaft über alles haben. Noch einmal, noch prägnan-

ter:  

 

Erstens: Kontrolle über den Körper 

Zweitens: Kontrolle über empfindbare Gefühle 

Drittens: Kontrolle über den Geist 

Viertens: Kontrolle über alles, was uns zu törichten Anhaf-

tungen verleiten kann.  

 

Diese vier Abschnitte bestehen jeweils aus vier Übungen 

oder Lektionen, insgesamt also aus sechzehn.93  Dies sind die 

sechzehn Phasen von ānāpānasati, wie sie ursprünglich vom 

Buddha gelehrt wurden. 

 

93 Detailliert besprochen in Ānāpānasati - Die sanfte Heilung der 

spirituellen Krankheit, BGM 2002 



 



Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen     207 

 Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen 

Wenn das Kind heranwächst und seine Sinnesfähigkeiten 

heranreifen, spielt es solche Spiele wie zum Beispiel mit 

Spielzeug-Pflügen, mit Holzklötzen, Purzelbaum, mit 

Windmühlen, mit Spielzeug-Maßen, mit Wagen und mit 

Pfeil und Bogen. 

Wenn es weiter heranwächst und seine Möglichkeiten 

noch weiter heranreifen, ergötzt es sich an und verliert 

sich in den fünf Strängen der Sinnesvergnügen.94 Sie füh-

ren dazu, dass es sich verbindet, durch die Augen mit 

Formen, durch die Ohren mit Klängen, durch die Nase mit 

Gerüchen, durch die Zunge mit Geschmäckern, durch den 

Körper mit Berührungsobjekten, die alle erwünscht, be-

gehrt, angenehm und liebenswert sind, Sinnlichkeit her-

vorrufen und die Grundlagen der Lust sind. 

Wenn der Jugendliche mit dem Auge eine Form sieht, 

... mit den Ohren einen Klang hört ... mit der Nase einen 

Geruch riecht ... mit der Zunge einen Geschmack 

schmeckt ... mit dem Körper eine Berührung erfährt ... mit 

dem Geist einer Vorstellung gewahr wird, ist er begierig 

nach ihr, wenn sie angenehm ist, lehnt sie ab, wenn sie un-

angenehm ist. Daher fehlt es dem Geist an Tugend, er lebt 

ohne Achtsamkeit hinsichtlich des Körpers, erkennt nicht 

klar, der Wirklichkeit entsprechend, die Befreiung des 

Geistes und die Befreiung durch Weisheit, die das restlose 

Erlöschen der Vielzahl übler, unheilsamer dhammas ist.  

 

94 kāmaguna 



208     Unter dem Bodhibaum 

Derart durch Zu- und Abneigung konditioniert, ergötzt 

er sich am Gefühl, welches Gefühl er auch immer fühlen 

mag - ob angenehm oder schmerzhaft oder weder-

schmerzhaft-noch-angenehm - ist betört davon, schwelgt 

darin und wird davon berauscht. Weil er dies tut, erscheint 

Ergötzen95 am eigenen Verlangen in ihm. Ergötzen an Ge-

fühlen ist Anhaftung. Bedingt durch Anhaften ist Werden; 

bedingt durch Werden ist Geburt; bedingt durch Geburt 

entstehen Altern und Tod, Sorge, Klagen, Schmerz, Trauer 

und Verzweiflung. Das Bedingte Zusammenentstehen die-

ser ganzen Masse von dukkha geschieht naturgemäß in 

dieser Weise. 96 

 

 

In den Pāli-Suttas gibt es zwei Beschreibungen dessen, was 

unter dem Bodhi-Baum zum Zeitpunkt des großen Erwachens 

 

95 nandi 

96 MN 38 Mahātaṇhāsaṅkhayasutta. Ajahn Buddhadāsa führt aus: 

Diese Stelle zeigt uns erstens, dass das Kind alt genug werden 

muss, um Anhaften in Bezug auf die vedanā erfahren zu können 

damit der Strom des Bedingten Zusammenentstehens in seinem 

Geist durch die Kraft der Ignoranz aufsteigen kann. Zweitens zeigt 

sich hier deutlich, dass Werden und Geburt erst aufsteigen, nach-

dem Festhalten an vedanā vorhanden ist und nicht unmittelbar 

nach der Geburt aus dem Mutterleib, wie es gewöhnlich in der 

Umgangssprache verstanden wird. Diese Suttenstelle benutzt die 

Sprache des Bedingten Zusammenentstehens, also die Dhamma-

Sprache. Bhava und jati entstehen jedes Mal, wenn an vedanā an-

gehaftet wird. In der Dhamma-Sprache treten also Altern und Tod 

sogar für ein Kind auf - die bedrückenden Probleme, die mit der 

Bedeutung von „Altern und Tod“ verbunden sind, die wahrlich 

dukkha erzeugen, wenn daran angehaftet wird, so dass sie Macht 

über den Geist des Kindes erlangen. 



Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen     209 

(sambodhi) des Buddha geschah. In der einen Version, die in 

verschiedenen Texten auftaucht, verwirklichte der Buddha 

die drei höchsten Wissen (tevijjā). Im ersten vijjā, so wird es 

allgemein verstanden, erinnerte er sich an seine früheren Le-

ben (pubbenivāsānussatiñāṇa, wörtlich: Wissen durch Erin-

nerung an frühere Verweilorte). Laut dieser Darstellung 

konnte er sich dem traditionellem Verständnis nach bis weit 

in die Vergangenheit zurück an seine eigenen früheren Ge-

burten erinnern. Ausnahmslos werden sie als auf ein und die-

selbe Person bezogen beschrieben. Im zweiten vijjā über-

blickte er, wie die Wesen ihren Handlungen entsprechend 

weiterwandern (cutūpapātañāṇa), also wie die Wesen ihrem 

kamma entsprechend dahinscheiden und wieder erscheinen. 

Mit dem dritten vijjā erkannte er die Zerstörung der Triebe 

(āsavakkhyañāṇa). Die āsavas (Ausflüsse, Vergärungen) sind 

die tiefste Ebene der Verunreinigung; wenn ihnen vollständig 

ein Ende gesetzt wurde, ist keine weitere Verunreinigung, 

kein Egoismus und kein Leiden mehr möglich. Dies ist die 

am häufigsten erzählte Beschreibung der Nacht des Erwa-

chens des Buddha.  

 

 

Der Buddha erwachte zum Bedingten Zusammen-

entstehen 
 

An anderer Stelle der Pāli-Texte heißt es, dass der Buddha zu 

paṭiccasamuppāda erwachte.97 Es gibt auch Berichte darüber, 

dass der Buddha unmittelbar nach seinem Erwachen, wäh-

rend er noch unter dem Bodhi-Baum saß, das Bedingte Zu-

sammenentstehen kontemplierte.98 Zusammen genommen 

ergeben diese Berichte eine zweite Beschreibung des großen 

 

97 Z.B. MN 26 Ariyapariyesanā Sutta & SN 12, 65 Nagara Sutta 

98 Ud I-III & Mv I, 1. Die Erzählung von der Erleuchtung 



210     Unter dem Bodhibaum 

Erwachens des Buddha. Unmittelbar nach diesem, während 

der ersten vierstündigen Nachtwache, untersuchte der Buddha 

paṭiccasamuppāda in der vorwärts gerichteten Abfolge 

(anuloma), beginnend mit der Unwissenheit, dann die Zu-

sammenbrauungen und so weiter, eines nach dem anderen. 

Während der zweiten Nachtwache überprüfte er paṭiccasa-

muppāda in der umgekehrten Reihenfolge (paṭiloma), begin-

nend mit dukkha, dann Geburt, Werden, Anhaften und so 

weiter, den ganzen Weg zurück zur Unwissenheit. In der drit-

ten Nachtwache untersuchte er dann den paṭiccasamuppāda 

sowohl in vorwärts- als auch in rückwärtsgerichteter Reihen-

folge bis zur Morgendämmerung.   

Von diesen beiden Versionen ist die zweite einleuchtender 

und akzeptabler im Hinblick auf die Gesamtthematik und 

Gedankenstränge der Pāli-Suttas. In der anderen Darstellung 

entspricht das erste Wissen über die Erinnerung an vergange-

ne Leben (pubbenivāsānussatiñāṇa) der Sprache des Eterna-

lismus (sassatadiṭṭhi), genau wie in den vorbuddhistischen 

Upanishaden, die von einem Selbst oder Individuum spre-

chen, das über viele Leben hinweg immer wieder geboren 

wird. Der Glaube, dass dieselbe Person wiederholt wiederge-

boren wird, ist der Eternalismus, den der Buddhismus unter-

binden will. Diese Vorstellung hat mehr mit Volksglauben 

und der Philosophie der Upanishaden gemein als mit dem 

Kern der Botschaft des Buddha.  

Die zweite Erkenntnis bezieht sich auf das Dahinscheiden 

und Wiedererscheinen von Wesen gemäß ihrem kamma 

(cutūpapātañāṇa). Dies wird in der Sprache der Menschen im 

Allgemeinen so verstanden, dass ein und dasselbe Wesen aus 

einer Existenz (bhava) verschwindet und in einer anderen 

wieder auftaucht, den karmischen Einflüssen entsprechend, 

die irgendwie von einer Existenz in die nächste übertragen 

werden. Dies ist jedoch keine spezifisch buddhistische Lehre. 

Im Grunde genommen lehrt der Buddhismus das Ende von 

kamma, ein Leben jenseits des kamma, und nicht ein Weiter-



Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen     211 

werden entsprechend dem kamma. Der edle Pfad zielt auf die 

Freiheit von kamma ab; ein Leben unter der Herrschaft des 

kamma ist einschränkend qualvoll, und beschwerlich. Es 

reicht nicht aus, sich einfach kamma zu ergeben, zu sterben 

und den Früchten unserer Handlungen entsprechend wieder-

geboren zu werden. Im Buddhismus muss die befreiende Ein-

sicht weiter gehen als das.  

Keines dieser beiden ersten Wissen kann als wahrhaft 

buddhistisches Prinzip betrachtet werden. Warum sind sie 

dann in den Pāli-Schriften enthalten? Ich bin der Ansicht, 

dass die Zusammensteller der Lehrreden diese Passagen viel-

leicht zum Nutzen der einfachen Menschen aufgenommen 

haben. Sie sind in der Umgangssprache der Menschen ausge-

drückt und allgemein verständlich. Für diejenigen, die nicht 

in der Lage sind, paṭiccasamuppāda und das Ende von 

kamma zu verstehen, wurden diese Passagen um der Moral 

willen aufgenommen. Diese Erzählung über das Erwachen 

des Buddha ist zum moralischen Nutzen der gewöhnlichen 

Menschen.  

Die zweite Darstellung hingegen stellt paṭiccasamuppāda 

in den Mittelpunkt des Erwachens des Buddha. Er drückte 

sein Erwachen nicht nur in diesen Begriffen aus, sondern 

beschrieb auch, wie er über paṭiccasamuppāda sowohl vor 

dem Erwachen als auch unmittelbar danach reflektierte und 

kontemplierte. Nachdem er eine Woche lang die Glückselig-

keit der Befreiung erfahren hatte, untersuchte und erforschte 

er eine Nacht lang das Bedingte Zusammenentstehen, wobei 

er sich in der ersten Nachtwache dem Entstehen von paṭicca-

samuppāda widmete. Er untersuchte dies wiederholt von 

Unwissenheit über Zusammenbrauungen bis hin zu dukkha. 

Er verbrachte vier volle Stunden damit, diese Wahrheit 

gründlich zu durchdringen. In den nächsten vier Stunden un-

tersuchte er die Kausalität des Leidens bis hin zur Unwissen-

heit in allen Einzelheiten. In den letzten vier Stunden unter-

suchte er das Bedingte Zusammenentstehen in beide Rich-

tungen, vorwärts und rückwärts. Dies zeigt die zentrale Be-



212     Unter dem Bodhibaum 

deutung des paṭiccasamuppāda. Die aufgezeichnete Formel 

ist kurz und prägnant; der Buddha betrachtete sie zwölf Stun-

den lang ohne Unterbrechung vorwärts und rückwärts. Er 

hatte die tiefste spirituelle Erfahrung davon: vorwärts, rück-

wärts und sowohl vorwärts als auch rückwärts, jeweils vier 

volle Stunden lang. Bitte bedenkt, wie tiefgründig, wie 

schwierig, wie subtil und wie wichtig dies ist. Dies sollte für 

alle ernsthaften Meditierenden von großem Interesse sein. 

Die Worte, die wir mit „vorwärts“ und „rückwärts“ über-

setzt haben - anuloma und paṭiloma - können recht weitge-

fasst verstanden werden. So erklären wir der Verständlichkeit 

halber anuloma (mit dem Strich) als die Prüfung der entste-

henden Sequenz, also paṭiccasamuppāda. Das Gegenteil, 

paṭiloma (gegen den Strich), ist die erlöschende Sequenz, 

also paṭiccanirodha. In der ersten Nachtwache untersuchte 

und überprüfte der Buddha, wie Bedingtes Zusammenentste-

hen entsteht. In der zweiten Wache untersuchte und überprüf-

te er das Bedingte Erlöschen. In der letzten Wache untersuch-

te und überprüfte er beides. Dieses Verständnis ist äußerst 

vernünftig und wird von den Kernthemen der Lehrreden voll 

unterstützt.  

Bitte denkt über diese wichtige Frage nach: Habt ihr je-

mals auf diese Weise praktiziert? Habt ihr jemals das paṭic-

casamuppāda in der Weise untersucht, wie es der Buddha 

vor, während und nach seinem Erwachen tat? Wir schlagen 

vor, dass ihr das Bedingte Zusammenentstehen in der glei-

chen Ausführlichkeit, mit der gleichen Ernsthaftigkeit und 

Intensität untersucht und erforscht. Dann werdet ihr es viel-

leicht so verstehen, wie er es tat. Es wird sich für euch loh-

nen, dem Beispiel des Buddha zu folgen.  

Zwei Auffassungen von kamma 
 

Dies ist eine gute Stelle, um über kamma nachzudenken. 

Schließlich weist es Parallelen zur Lehre vom Bedingten Zu-

sammenentstehen auf, wenn auch mit weniger Präzision und 



Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen     213 

Tiefe. Eben haben wir die zweite Erkenntnis (im ersten Be-

richt über das Erwachen des Buddha) besprochen, dass die 

Wesen nach dem Tod gemäß ihrem kamma weiterwandern. 

Das Problem dabei besteht darin, dass wir dies nicht als das 

Verständnis von kamma auffassen können, das den buddhisti-

schen Grundprinzipien entspricht. Vielmehr ist dies einfach 

die Standardversion von kamma, die in Indien vor der Zeit 

des Buddha existierte. Schon vor dem Erwachen des Buddha 

lehrten die Upanishaden, dass Wesen nach dem Tod gemäß 

der kamma-Wirksamkeit wiedergeboren werden. Sogar das 

Christentum, zumindest die gängigen Formen, lehrt so ziem-

lich dasselbe. Wenn das nicht die wahre buddhistische Lehre 

ist, was ist es dann?  

Im Buddhismus geht es in der zentralen Lehre über 

kamma um die Praxis, die kamma bedeutungslos macht, „das 

kamma, das kamma beendet“. Dieses kamma transformiert 

uns über alle Einflüsse von kamma hinausgehend, was der 

einzigartige, tiefere Aspekt der kamma-Lehre des Buddha ist. 

Die Vorstellung, dass gute Taten zu guten Ergebnissen und 

schlechte Taten zu schlechten Ergebnissen führen, war eine 

allgemeine Lehre, die es bereits vor dem Erscheinen des 

Buddha gab. Der Buddha leugnete oder widersprach solchen 

kamma-Lehren (kammavādi) nicht, die in irgendeiner Form 

in allen Religionen zu finden sind. Für sein Ziel - die Beendi-

gung des Leidens - waren solche Lehren jedoch nicht ausrei-

chend. Deshalb ging der Buddha noch weiter: Seine eigentli-

che Lehre handelt davon, nicht in der Falle von kamma ge-

fangen zu bleiben, also kamma und seine Folgen zu transzen-

dieren. 

Erlaubt mir noch einmal darauf hinzuweisen, dass die 

meisten Bücher über Buddhismus mit Kapiteln über „Kamma 

und Wiedergeburt“ nicht korrekt sind, sofern sie wirklich 

beabsichtigen, den Buddhismus darzustellen. Ihr Verständnis 

von „Wiedergeburt“ ist nicht korrekt, wie wir bereits erklärt 

haben, und ihre Darstellungen von kamma sind bestenfalls 

unvollständig. Wenn wir „Kamma im Buddhismus“ erklären 



214     Unter dem Bodhibaum 

wollen, reicht es nicht aus, zu lehren, dass gute Handlungen 

gute Früchte bringen, schlechte Handlungen schlechte Früch-

te bringen und wir unweigerlich die Früchte unseres guten 

und schlechten kamma erhalten. Eine korrekte buddhistische 

Erklärung muss den Fokus auf „das kamma, das alles kamma 

beendet“ richten. Die Praxis des edlen achtfachen Pfades ist 

das kamma, das alles kamma beendet. Die Lehre des Buddha 

über kamma besteht darin, frei von kamma, nicht von ihm 

gefangen zu sein, so dass kamma keine Macht mehr über un-

ser Leben hat. Wenn ihr auf diese Bücher stoßt und das, was 

sie über kamma sagen, im Einklang mit dem hier dargelegten 

Verständnis interpretiert, habt ihr eine viel bessere Chance, es 

richtig zu verstehen und damit kamma und Leiden zu beseiti-

gen.  

 

 

Der Buddha vervollkommnete die Lehre von kamma 
 

Die Lehren, die in Indien vor dem Erwachen des Buddha 

existierten, sind als sanantanadhamma bekannt: Traditionen, 

die schon so lange existierten, dass niemand sagen kann, wie 

lange schon. Als der Buddha erschien, lehnte er nicht alle 

diese Lehren ab oder verwarf sie, sondern nur diejenigen, die 

mit dem mittleren Weg der Lehre und Praxis in Konflikt 

standen. Er akzeptierte alle, die hinreichend korrekt und nütz-

lich waren; es gab eine ganze Reihe, die mit seinem Erwa-

chen in Einklang zu bringen waren. Dann baute er solche 

Lehren aus, vervollständigte und vervollkommnete sie, wie er 

es im Fall von kamma tat, damit sie auch „das Ende von 

kamma“ umfassten. 

Die Lehre, dass die Menschen ihr Leben entsprechend ih-

rem kamma erfahren, war nicht ganz korrekt. Diese niedrige-

re Lehre ist auf einer bestimmten Ebene richtig, sie entspricht 

dem Verständnis der normalen Menschen und unterstützt 

moralisches Verhalten. Sie war bezogen auf die Moral und 



Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen     215 

die relative Wahrheit richtig. Für ein volles und vollständiges 

Verständnis von kamma muss sie jedoch die Befreiung vom 

Leiden beinhalten.  

Für immer im Gefängnis von kamma gefangen zu sein, ist 

kein Buddhismus. Wenn uns ständig alles entsprechend dem 

kamma widerfährt, kann es niemals eine Befreiung (vimutti) 

geben. Damit eine Lehre und Praxis wahrer Buddhismus 

sind, müssen wir durch sie von der Macht und Unterdrückung 

von kamma befreit werden können. Daher musste der Buddha 

kamma lehren, das kamma beendet.  

„Jenseits des kamma“ ist eine lokuttara-Lehre, eine Lehre 

über und jenseits der Welt. Die gewöhnlichen kamma-Lehren 

sind lokiya, Teil und Bestandteil der Welt. Lokiyadhamma ist 

für den Geist, der noch in den weltlichen Bedingungen ge-

fangen ist. Lokuttaradhamma ist für den Geist, der frei von 

weltlichen Bedingungen ist und darüber hinausgeht. Der 

Buddha nahm eine Reihe der alten Lehren auf und vervoll-

kommnete sie in seinem Lokuttaradhamma-System. Die bud-

dhistische Lehre über kamma - der edle achtfache Pfad, der 

kamma beendet - ist ein perfektes Beispiel dafür, wie der 

Buddha die alten Lehren vervollständigte.  

Zu den anderen von ihm akzeptierten sanantanadhamma 

gehören die Nicht-Rache (avera), das Nicht-Verletzen (avi-

hiṁsa Gewaltlosigkeit), die fünf sīla, verschiedene samādhi-

Praktiken und die formhaften und formlosen jhāna. Bitte 

macht euch bewusst, dass der Buddhismus eine gewisse An-

zahl älterer Lehren und Praktiken enthält, die der Buddha 

aufgenommen, vertieft und vervollständigt hat, um dukkha zu 

löschen. Es ist wichtig, diese Tatsache zu verstehen, damit 

wir die alten Versionen solcher Lehren nicht mit den neuen, 

vervollkommneten Versionen verwechseln. 

Jesus Christus sagte mehr oder weniger das Gleiche: „Ich 

bin nicht gekommen, um die alten Lehren abzuschaffen, son-



216     Unter dem Bodhibaum 

dern um sie zu erfüllen.“99  Jesus hat nicht versucht, das Ju-

dentum, sein Gesetz und seine Propheten abzuschaffen, son-

dern fand es unvollständig. Anstatt sich gegen alle jüdischen 

Traditionen zu stellen, tat er, was er konnte, um sie zu ver-

vollständigen. Jesu Haltung und Praxis waren ähnlich denen 

des Buddha, der die Lehren der Upanishaden über kamma 

und Ähnliches vervollständigte. Zu diesem Zweck lehrte er 

das Ende von kamma.  

 

 

Zwei Ebenen der Lehre 
 

Diese Beispiele zeigen deutlich, dass es zwei Ebenen der 

Lehre gibt, die beide notwendig sind. Die eine ist um der Mo-

ral willen, für diejenigen, die noch an das Selbst glauben und 

daran festhalten. Die moralische Ebene der Lehre ist für die-

jenigen notwendig, die die Dinge nur im Sinne von „ich und 

mein“ verstehen können, die moralische Lehren benötigen, 

die auf einer weltlichen Ebene funktionieren. Sie lehrt die 

Menschen, wie sie moralisch und friedlich in der Welt leben 

können, wie sie weniger selbstsüchtig an ihrem Selbst fest-

halten und dadurch weniger leiden müssen.  

Für diejenigen, die ein höheres Ziel verfolgen, kon-

zentriert sich die Lehre des Buddha auf das Loslassen des 

Selbst, darauf, dass alles Nicht-Selbst ist und dass nichts es 

wert ist, als „Ich“ oder „Mein“ festgehalten zu werden. Diese 

Ebene ignoriert oder verwirft die moralischen Lehren nicht; 

sie geht einfach über sie hinaus. Dies ist die umfassendere 

transzendente Ebene (lokuttara) der letztendlichen Wahrheit 

(paramatthadhamma), die wirklich von allem Leiden befreit. 

Dhamma-Lehren gibt es in lokiya- und lokuttara-Formen 

oder -Ebenen. Wenn beide verstanden werden, gibt es keinen 

 

99 Matthäus 5:17 



Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen     217 

Konflikt zwischen ihnen. Sie können nebeneinander beste-

hen, sowohl für diejenigen, die in und von der Welt leben 

wollen (lokiya), als auch für diejenigen, die über und frei von 

der Welt leben wollen (lokuttara), in ihr, aber nicht von ihr.  

Jeder Mensch entscheidet selbst über seine Vorlieben und 

seinen Weg. Wenn ihr den Weg der Welt gehen wollt und 

nicht den Wunsch habt, die Welt zu transzendieren, könnt ihr 

den weltlichen Lehren folgen und die moralistische Erklärung 

des Bedingten Zusammenentstehens beibehalten, die von 

verschiedenen Kommentatoren gegeben wird. Man kann wei-

terhin auf weltliche Weise wiedergeboren werden, aber mit 

einer gesunden Moral, ohne anderen zu schaden und relativ 

friedlich leben. Wenn ihr frei sein wollt, die Welt transzen-

dieren und nicht mehr in all ihren Fallen gefangen sein wollt, 

müsst ihr die transzendenten Lehren wie „das Ende von 

kamma“ studieren, die ein Selbst nicht einbeziehen. Hierfür 

haben wir den paṭiccasamuppāda der letztendlichen Wahr-

heit, der uns befähigt, alle Arten des Zusammenbrauens eines 

Selbst zu durchschauen. Auch das Bedingte Zusammenent-

stehen hat diese zwei Ebenen oder zwei Modelle. Ihr könnt 

selbst wählen, welches ihr vorziehen wollt.  

 

 

Die Visuddhimagga-Orthodoxie 
 

Habt ihr schon einmal gehört, dass paṭiccasamuppāda in Be-

zug auf dieses Leben hier und jetzt erklärt wird? Der größte 

Teil der Literatur, die das Bedingte Zusammenentstehen er-

klärt - ob singhalesisch, indisch, tibetisch, europäisch oder 

amerikanisch - folgt der Interpretation des ehrwürdigen Bud-

dhaghosa, dem Hauptkommentator des Theravāda-Buddhis-

mus, der das äußerst einflussreiche Werk „Pfad der Reinheit“ 

(Visuddhimagga) verfasst hat. Diese Interpretation des paṭic-

casamuppāda bezieht sich auf vergangene, gegenwärtige und 

zukünftige Leben. Wir nennen sie „die Drei-Lebenszeiten-



218     Unter dem Bodhibaum 

Interpretation“. Darin wird die Geburt wörtlich, materiell, als 

physische Geburt aus dem Mutterleib verstanden. Da wir 

bereits jetzt leben, wird angenommen, dass die Geburt eine 

„Wiedergeburt“ in ein anderes Leben bedeutet. Werden und 

andere Begriffe werden ebenso wörtlich genommen. So zieht 

sich das Bedingte Zusammenentstehen über mindestens drei 

Lebenszeiten hin - Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. 

Die Kommentatoren, die dem Ehrwürdigen Buddhaghosa 

folgten, und die meisten nachfolgenden Autoren haben sich 

an diese Interpretation gehalten und sie ohne kritisches Den-

ken weitergegeben. Selbst die Westler, die den paṭiccasa-

muppāda studiert haben, folgen zumeist dieser Interpretation, 

ob sie sich nun als Theravāda-, Mahāyāna- oder Vajrayāna-

Schüler betrachten. Darf ich euch, Sie und alle Westler her-

ausfordern, die über das Bedingte Zusammenentstehen in der 

alten konservativen Art schreiben? Schaut selbst nach. Fast 

alle Bücher, die über paṭiccasamuppāda geschrieben wurden, 

folgen der Visuddhimagga-Linie.100  Vielleicht habt ihr schon 

einige davon gelesen oder vielleicht kauft ihr einige oder alle 

von ihnen, um sie zu lesen und zu sehen, was sie zu sagen 

haben. Wenn ihr euch diese Abkömmlinge des Visuddhim-

agga anseht, fragt euch, ob ihre Erklärungen auf das vollstän-

dige Erlöschen von dukkha angewendet werden können. 

Könnt ihr diese Erklärungen tatsächlich heute in der Praxis 

anwenden? Ich denke, ihr werdet feststellen, dass dies nicht 

möglich ist.  

Die Interpretation der mehrfachen Lebenszeiten ist jedoch 

nicht ohne Wert. Obwohl sie nicht auf die letztendliche 

 

100 Das galt für die meiste Zeit in Ajahn Buddhadāsas Leben. Je-

doch haben Jahrzehnte nach seiner bahnbrechenden Neubetrach-

tung dieser Lehren verschiedene asiatische und westliche Gelehrte 

ihre eigenen Erklärungen angeboten. Bekannt sind vor allem Macy, 

Ñāṇānanda, Ñāṇavira, Wettimuni, Bucknell und Swaris. 



Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen     219 

Wahrheit anwendbar ist, können wir ihr bestimmte ethische 

Vorteile zuschreiben. Da sie aber von einem Selbst spricht - 

dieselbe Person, die geboren und wiedergeboren wird, was 

eine relative Wahrheit ist - ist sie nicht der paṭiccasamuppāda 

des Erwachten. Zur Zeit des Buddha gab es nur eine Erklä-

rung des Bedingten Zusammenentstehens - die des Buddha. 

Später erschien die alternative Erklärung in einer relativen 

Sprache, die normale Menschen leichter verstehen konnten. 

Sie stützt eine moralische Weltanschauung, die als notwendig 

erachtet wird, damit die Menschen künftige Vorteile darin 

sehen, Gutes zu tun und Böses zu unterlassen - glückliche, 

himmlische Wiedergeburten und bedauernswerte, höllische 

Wiedergeburten. Solche konventionellen Wahrheiten, die in 

Begriffen des Selbst erklärt werden, sind wertvoll, aber sie 

qualifizieren sich nicht als die ultimative Wahrheit, die 

dukkha auslöschen kann. Dafür brauchen wir eine Interpreta-

tion und ein Verständnis des paṭiccasamuppāda, das wir 

jetzt, hier in diesem Leben und in diesem Augenblick, studie-

ren und praktizieren können, ohne Bezug auf Wesen, die von 

einem Leben zum nächsten übergehen. Wir sollten die späte-

re Version wegen ihres moralischen Wertes beibehalten, aber 

sie nicht mit dem ursprünglichen Verständnis des Buddha 

verwechseln, das von ultimativem Wert ist.  

 

 

Dem Buddha geht es um die endgültige Wahrheit 

des Nicht-Selbst 
 

In den Pāli-Suttas - der Hauptquelle der buddhistischen Leh-

ren - finden wir das ursprüngliche System des Buddha zur 

Beschreibung des Bedingten Zusammenentstehens. Die spä-

tere Erklärung stammt aus dem Kommentarsystem des ehr-

würdigen Buddhaghosa, die, wie wir zugeben müssen, einen 

paṭiccasamuppāda außerhalb der Suttas darstellt. Nun haben 

wir sowohl die Sutta-Version um der letztendlichen Wahrheit 



220     Unter dem Bodhibaum 

willen als auch die Kommentar-Version um der relativen, 

moralischen Wahrheit willen. Die relative Wahrheit spricht in 

Begriffen von Selbst, Personen und Wesen, während die 

letztendliche Wahrheit des Buddha in Begriffen von anattā 

besteht - alle Dinge sind Nicht-Selbst.  

Die ursprüngliche Lehre des Buddha zielt auf die Beseiti-

gung von attā, auf die Beseitigung des Gefühls, ein getrenn-

tes Selbst zu sein. Die spätere, kommentierende Lehre hinge-

gen bekräftigt, dass es ein Selbst gibt, um das Gute im Men-

schen zu fördern, d. h. ein gutes Selbst. Dies ist eine einfache 

Möglichkeit, um zwischen den beiden Haupterklärungen des 

Bedingten Zusammenentstehens zu unterscheiden. Wenn es 

sich um den echten paṭiccasamuppāda handelt, muss es dazu 

führen, anattā zu verwirklichen und das Selbst loszulassen. 

Wenn die Erklärung auf moralische Vorteile und Früchte 

abzielt, bejaht es attā, eine Person oder ein Wesen, das han-

delt und die Früchte dieser Handlungen in diesem oder dem 

nächsten Leben erhält.  

Wir schlagen nicht vor, die eine Version der anderen vor-

zuziehen oder darüber zu streiten, welche Version die richtige 

ist. Vielmehr geht es uns darum, die richtige Anwendung der 

einzelnen Versionen zu verstehen. Ich persönlich interessiere 

mich am meisten für die ursprüngliche Version, da sie für das 

Erlöschen von dukkha direkt relevant ist.  

Bitte geht das Bedingte Zusammenentstehen von Anfang 

an durch: beginnend mit avijjā, dann saṅkhāra, viññāṇa, 

nāmarūpa, saḷāyatana, phassa, vedanā, taṇhā, upādāna, 

bhava, jāti und jarāmaraṇa. Im wahren paṭiccasamuppāda 

gibt es nichts, das als Selbst aufgegriffen werden kann. Alles 

ist bedingt durch und abhängig von anderen Dingen. Außer-

dem zeigt es deutlich, wie die Begierde Anhaften, das Grei-

fen nach Ich und Mein gebiert, dass es nur eine Illusion des 

Selbst gibt, die von der Begierde zusammengebraut wird. Ein 

wirklich existierendes und dauerhaftes Selbst kann nirgend-

wo gefunden werden. Es gibt nur das illusionäre Selbst von 



Bedingtes Zusammenentstehen - Kontroversen     221 

upādāna, das durch Unwissenheit zusammengebraut wurde. 

Die gesamte Abfolge des Bedingten Zusammenentstehens 

zeigt, dass es nirgendwo ein Selbst gibt.  

Für unsere praktischen Zwecke halten wir den Grundsatz 

aufrecht, dass der wahre paṭiccasamuppāda die Ansichten 

über die Existenz von attā und das Festhalten daran beseiti-

gen muss. Dies ist das Herz des Buddhismus, der anattā und 

suññatā betont. Alle Lehren des Buddha sind auf anattā und 

suññatā zentriert, also müssen die echten Lehren die Wahr-

heit des Nicht-Selbst und der Leerheit klar beleuchten. Inzwi-

schen werdet ihr erkannt haben, dass die Lehre vom Beding-

ten Zusammenentstehen das Konzept, dass es ein Selbst gibt, 

zerstören wird. Die Beseitigung des Glaubens an attā besei-

tigt das Leiden, denn das Leiden kommt vom Festhalten an 

Vorstellungen und Konzepten über das Selbst.  

Wann immer man sich an irgendeinen Aspekt oder eine 

Kombination der Komponenten des Lebens als „Ich“ oder 

„Mein“ klammert, gibt es Leiden. Traditionell beschreiben 

wir die Komponenten des Lebens als die fünf Aggregate 

(pañcakkhandha), nämlich Körper, Gefühl, Wahrnehmung, 

Gedanken-Emotionen und Bewusstsein. Dies sind die fünf 

grundlegenden Komponenten oder Funktionen, aus denen ein 

Mensch besteht. Ein menschliches Wesen ist nichts anderes 

als diese fünf Subsysteme, die in gegenseitiger Abhängigkeit 

funktionieren. Wenn wir paṭiccasamuppāda realisieren, se-

hen wir, dass keines davon attā sein kann, sie sind alle 

anattā, sie sind alle leer von Selbst. Ein klares, korrektes 

Verständnis der Bedingten Zusammenentstehung beseitigt 

das Anhaften an das Konzept des Selbst in Bezug auf jedes 

der Aggregate, so dass wir aufhören sie persönlich zu neh-

men, aufhören, sie als „Ich“ oder „Mein“ zu sehen, und so 

das Leiden auflösen.  Das Durchdringen von paṭiccasa-

muppāda befreit direkt vom Leiden. Das ist die wesentliche 

Bedeutung des Bedingten Zusammenentstehens, von der der 

Buddha wollte, dass wir sie verstehen.   



  

 



Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens     223 

 Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens 

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Alter und 

Tod, ihrem Verblassen und ihrem restlosen Erlöschen 

(nibbidāya virāgāya nirodhāya) willen praktiziert, ist es 

angemessen zu sagen: „Einer, der Dhamma entsprechend 

dem Dhamma praktiziert“. 

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Geburt, 

ihrem Verblassen und ihrem restlosen Erlöschen willen 

praktiziert, ist es angemessen zu sagen: „Einer, der 

Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert“. 

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Wer-

den, seinem Verblassen und seines restlosen Erlöschens 

willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: „Einer, der 

Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert“.  

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Anhaf-

ten, seinem Verblassen und seines restlosen Erlöschens 

willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: „Einer, der 

Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert“. 

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Begeh-

ren, seinem Verblassen und seines restlosen Erlöschens 

willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: „Einer, der 

Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert“.  

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Gefühl, 

seinem Verblassen und seines restlosen Erlöschens willen 

praktiziert, ist es angemessen zu sagen: „Einer, der 

Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert“.  

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Kon-

takt, seinem Verblassen und seines restlosen Erlöschens 



224     Unter dem Bodhibaum 

willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: „Einer, der 

Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert“. 

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Sin-

nesmedien, ihrem Verblassen und ihrem restlosen Erlö-

schen willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: „Ei-

ner, der Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert“. 

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Geist-

Körper, ihrem Verblassen und ihrem restlosen Erlöschen 

willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: „Einer, der 

Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert“. 

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Be-

wusstsein, seinem Verblassen und seines restlosen Erlös-

chens willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: „Ei-

ner, der Dhamma entsprechend dem Dhamma praktiziert“. 

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Zu-

sammenbrauungen, ihrem Verblassen und ihrem restlosen 

Erlöschen willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: 

„Einer, der Dhamma entsprechend dem Dhamma prakti-

ziert“. 

Wenn ein Bhikkhu um der Ernüchterung gegen Nicht-

wissen, seinem Verblassen und seines restlosen Erlös-

chens willen praktiziert, ist es angemessen zu sagen: „Ei-

ner, der Dhamma entsprechend dem Dhamma prakti-

ziert“.101 

 

 

Zum Schluss sollten wir noch etwas über die vielen Varianten 

der Formeln des paṭiccasamuppāda sagen.102  Es gibt zwei 

 

101 SN 12, 16 Dhammakathika Sutta 

102 Ajahn Buddhadāsas ‘Bedingte Zusammenentstehung von seinen 

eigenen Lippen’ (noch nicht übersetzt) mit über 800 Seiten enthält 

hunderte von Textstellen, die Konditionalität und Bedingtes Zu-

sammenentstehen mehr oder weniger und aus vielen verschiedenen 



Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens     225 

grundlegende Formeln, die hier zu betrachten sind. Das erste 

Modell ist die vollständige Formel, die mit Unwissenheit 

beginnt, sich über Zusammenbrauen, Bewusstsein, Geist-

Körper, Sinnesmedien, Kontakt, Gefühl, Begierde, Anhaften 

und Werden fortsetzt und schließlich in Geburt und dukkha 

gipfelt. Diese lange Formel enthält zwölf Begriffe oder Modi 

(ākāra) des Bedingten Zusammenentstehens und ist, soweit 

es die Theorie betrifft, vollständig. Im zweiten Modell be-

ginnt der Buddha mit phassa und folgt dann dem Prozess des 

Bedingten Zusammenentstehens bis zu dukkha. Hier gibt es 

neun ākāra. Wir haben beide Modelle, mit denen wir arbeiten 

können. Das erste ist theoretisch am vollständigsten, aber ein 

bisschen zu viel für die meisten. Das zweite - beginnend mit 

dem Sinneskontakt - ist überaus praktisch. Bitte seid euch 

darüber im Klaren, dass es diese beiden grundlegenden For-

meln oder Modelle des paṭiccasamuppāda gibt, um dasjenige 

zu wählen, das für die tägliche Praxis am besten geeignet ist. 

 

 

Die gesummte Version des Bedingten Zusamme-

nentstehens  
 

Zum zweiten Modell gibt es etwas recht Amüsantes und Inte-

ressantes zu sagen. Obwohl er bereits vollkommen erwacht 

war, rezitierte der Buddha immer noch den paṭiccasa-

muppāda für sich selbst. Er rezitierte und wiederholte ihn 

laut, ähnlich wie gewöhnliche Menschen, wenn sie in guter 

Stimmung sind, vor sich hinsingen oder summen, manchmal 

unwillkürlich. Wenn der Buddha also in guter Stimmung war, 

oder was auch immer seine Motivation gewesen sein mag, 

rezitierte er den paṭiccasamuppāda wie folgt:  

 

Perspektiven detailliert erklären. Einige davon finden sich in die-

sem Buch. 



226     Unter dem Bodhibaum 

 

Cakkhuñca paṭicca rūpe ca uppajjati cakkhuviññāṇaṃ. 

Tiṇṇaṃ saṅgati phasso. Phassapaccayā vedanā; vedanāpac-

cayā taṇhā; taṇhāpaccayā upādānaṃ; upādānapaccayā 

bhavo; bhavapaccayā jāti; jātipaccayā jarāmaraṇaṃ soka-

paridevadukkhadomanassupāyāsā sambhavanti. Evametassa 

kevalassa dukkhakkhandhassa samudayo hoti. 

 

Durch die Wechselwirkung von Auge und Form entsteht 

Augbewusstsein. Diese drei Bedingungen zusammen sind 

Kontakt. Der Kontakt bedingt das Gefühl, das Gefühl bedingt 

das Verlangen, das Verlangen bedingt das Anhaften, das An-

haften bedingt das Werden, das Werden bedingt die Geburt, 

und die Geburt bedingt das Altern und den Tod. So entsteht 

die gesamte Masse des Leidens. (Dies wird für jedes der 

sechs Sinnesmedienpaare wiederholt.)  

 

Ich nenne diese Version des Bedingten Zusammenentstehens 

gerne den „gesummten paṭiccasamuppāda“ des Buddha.  

Eines Tages dachte der Buddha, er sei allein an einem ru-

higen Ort und summte diese Version des Bedingten Zusam-

menentstehens vor sich hin. Es ist nicht überliefert, wo er 

sich befand, aber es stand zufällig ein Mönch in der Nähe und 

hörte dem Buddha zu. Als der Buddha diesen Mönch be-

merkte, erschrak er nicht und tadelte ihn nicht. Stattdessen 

fragte der Buddha den Mönch, ob er etwas gehört habe. Als 

dieser bejahte, wies der Buddha den Mönch an, dieses sum-

mende paṭiccasamuppāda zu lernen, zu meistern und sich 

daran zu erinnern. Heute können wir uns vorstellen, dass der 

Buddha uns denselben Rat gibt. Wir können uns diese Ge-

schichte zu Herzen nehmen, um selbst diesen gesummten 

paṭiccasamuppāda zu lernen, zu meistern und uns daran zu 

erinnern.  

Wir können daran denken, wie ein Schulkind das Einmal-

eins auswendig lernen muss. Wenn es sich noch nicht daran 



Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens     227 

erinnern kann, wird es befürchten, es zu vergessen. Für den 

Buddha jedoch gibt es keine solche Angst. Er ist bereits ein 

Buddha und kann etwas, das so zentral für seine Erfahrung 

des Erwachens ist, nicht vergessen. Warum hat er es dann für 

sich selbst rezitiert? Es muss etwas Wichtiges dabei gewesen 

sein, dass es auf diese Weise zum Ausdruck kam.  

Bitte bedenkt, dass es auch für uns heute wichtig sein 

muss. Wir haben nun diese prägnante Formel, die wir lernen 

und im Gedächtnis behalten können wie das Einmaleins oder 

bestimmte Telefonnummern. Sie ist nicht zu lang, um sie sich 

zu merken. Wenn wir sie auswendig gelernt haben, können 

wir sie in allen möglichen Situationen immer wieder überprü-

fen. Wir können sie in unserem täglichen Leben studieren. 

Bitte denkt daran, dass es zwei paṭiccasamuppāda-

Formulierungen gibt. Die lange Version ist eher theoretisch. 

Für die Praxis eignet sich die gesummte Version besser, die 

für unsere Bedürfnisse ausreichend ist.  

 

 

Der Ausgangspunkt des brahmacariya 
 

Als Nächstes können wir den Begriff ādibrahmacariya be-

trachten, den Ausgangspunkt der wahren Dhamma-Praxis, 

den Beginn des auf die höchstmögliche Weise gelebten Le-

bens (brahmacariya). Ādi- ist eine Vorsilbe und bedeutet 

„Ausgangspunkt“ oder „Anfang“. Brahmacariya bedeutet 

„höchste Praxis“ oder „höchste Lebensweise“.  Es ist oft ein 

Synonym für den edlen achtfachen Pfad.103  Am Ende dersel-

ben Sutta erklärt der Buddha den „gesummten paṭiccasa-

muppāda“ zum ādibrahmacariya, dem Beginn des erhabenen 

Lebens und der Dhamma-Praxis. Das bedeutet, dass das Be-

dingte Zusammenentstehen der Ausgangspunkt unseres Stu-

diums, unserer Untersuchung und unserer Praxis ist.  

 

103 S 12, 45 Ñātika Sutta 



228     Unter dem Bodhibaum 

Leider wird dies nur selten gelehrt. Buddhistische Lehrer 

haben Angst, dass es zu schwierig ist, deshalb wird es oft 

übersehen, besonders bei Anfängern. Andernfalls wird es 

nach der alten, schwerfälligen Erklärung des Ehrwürdigen 

Buddhaghosa gelehrt - die sich über mehrere Leben erstreckt 

-, und die übermäßig theoretisch, spekulativ, kompliziert und 

praktisch unmöglich zu verstehen ist. Wie schade, dass wir 

das ādibrahmacariya des „gesummten paṭiccasamuppāda“ 

ignorieren und damit den Ausgangspunkt der höchsten spiri-

tuellen Praxis vergeuden. Also bitte macht es zu eurem Aus-

gangspunkt für das Dhamma-Studium und die Dhamma-

Praxis. 

Studium und Praxis beginnen beide mit dem Bedingten 

Zusammenentstehen. Lasst mich noch einmal betonen, dass 

wir damit beginnen, paṭiccasamuppāda zu studieren und zu 

praktizieren, besonders die praktische Formel, die mit Sin-

neskontakt beginnt. Ist es dann nicht merkwürdig, dass der 

Buddha auch das Bedingte Zusammenentstehen als die tief-

gründigste Lehre bezeichnete? Dennoch nannte er dies den 

Ausgangspunkt. Erstaunlicherweise ist paṭiccasamuppāda 

sowohl der Ausgangspunkt als auch die tiefgründigste Sache, 

die wir studieren und untersuchen können. Dennoch gibt es 

keinen Konflikt oder Widerspruch zwischen den beiden. 

Der Buddha rät uns, mit dem Wissen von Augen und visu-

ellen Formen zu beginnen und dann dem visuellen Bewusst-

sein gewahr zu werden, das in Abhängigkeit von ihnen ent-

steht. Es liegt nicht jenseits unserer Fähigkeiten, dies achtsam 

zu beobachten und zu verstehen. Wenn Augen, Formen und 

visuelles Bewusstsein zusammenarbeiten, nennen wir es 

Kontakt. Sinneskontakt geschieht jeden Tag, die ganze Zeit. 

Wir beginnen hier, Kontakt zu bemerken, dann das Entstehen 

von Gefühl und was auch immer danach folgt beobachten 

und erkennen. Wir gehen dem kontinuierlich und immer tie-

fer nach. Besonders die Modi von upādāna und bhava, wel-

che extrem tiefgründig sind, sind schwer zu verstehen aber 



Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens     229 

auch sie liegen innerhalb unserer Möglichkeiten. Bitte übt auf 

diese Weise mit dem Ausgangspunkt der höchsten Lebens-

weise. 

Wie es mit den Augen ist, so ist es mit den Ohren, Nase, 

Zunge, Körper und Geist. Mit den Ohren gibt es Geräusche. 

Das Ohrbewusstsein entsteht in Abhängigkeit von den bei-

den, und die drei zusammen sind Ohrkontakt. Gefühl tritt in 

Bezug auf Kontakt auf, und dann entsteht Begehren nach 

Kontakt und Gefühl. Daraufhin folgen das Festhalten und der 

Rest. Es ist der gleiche Prozess mit Nase und Gerüchen, Zun-

ge und Geschmacksrichtungen, Körper und Empfindungen 

und sogar Geist und geistigen Erfahrungen. Sie alle sind Be-

dingungen für das Entstehen von Sinnesbewusstsein, Kon-

takt, Gefühl, Begierde, Festhalten, Werden-Existenz, Geburt 

und dukkha.  

Wir sind empfindende Wesen mit Nervensystemen. Wir 

stützen uns auf dieses Nervensystem als Grundlage für das 

Studium von paṭiccasamuppāda. Das Bedingte Zusammen-

entstehen der Sinnesmedien und der von ihnen abhängigen 

Dinge ist auch in diesem Sinne ādi, fundamental oder der 

Ausgangspunkt. Wir studieren und praktizieren nicht aus 

Büchern oder durch Rituale. Wir beginnen mit dem Nerven-

system, das Schritt für Schritt spirituelle Erfahrung entstehen 

lässt. Wir haben alle Werkzeuge, die wir für die Untersu-

chung von paṭiccasamuppāda brauchen, genau hier. Wir le-

ben und sie funktionieren normal. Was für eine Schande, dass 

wir nicht den größten Nutzen daraus ziehen? Bitte richtet 

euer Studium auf die Erfahrungen aus, die das Nervensystem 

in unserem täglichen Leben bereitstellt - Augenkontakt, Oh-

renkontakt, Nasenkontakt, Zungenkontakt, Körperkontakt 

und Geistkontakt. 

Erlaubt mir, euch zu erklären, dass alle spirituellen Erfah-

rungen der Vergangenheit von großem Wert sind. Ignoriert 

sie nicht. Benutzt sie als Hilfsmittel und Stützen, um alle Fa-

cetten, Schritte und Stadien des Bedingten Zusammenentste-

hens zu studieren. Alle spirituellen Erfahrungen, an die ihr 



230     Unter dem Bodhibaum 

euch von Geburt an bis heute erinnern könnt, können Hilfs-

mittel für eure Studien-Praxis sein. Mit einer solchen Hilfe 

wird es nicht zu schwierig für euch werden.  

 

 

Wesentliche Punkte, die man sich merken sollte 
 

An dieser Stelle haben wir genug von den notwendigen De-

tails des Bedingten Zusammenentstehens dargelegt. Ihr habt 

alle Details, die ihr für eine gute Praxis benötigt. Von hier an 

werden wir wesentliche Punkte und Bedeutungen von paṭic-

casamuppāda zusammenfassen. Bitte schenkt dem eure volle 

Aufmerksamkeit. 

1. Idappaccayatā, Konditionalität, bezieht sich auf alle 

Dinge, besonders auf alle materiellen Dinge. Paṭiccasa-

muppāda bezieht sich auf geistige Dinge und die Belange des 

Geistes, insbesondere auf Probleme des Geistes, d. h. dukkha. 

2. Wir nutzen den originalen paṭiccasamuppāda des Bud-

dha, bzw. der frühen Pāli Suttas als paramatthadhamma, um 

zur ultimativen Wahrheit und vollständigen Befreiung zu 

gelangen. Die spätere Version der Kommentare kann als rela-

tive, konventionelle Wahrheit verwendet werden, um der 

Moral willen. 

3. Buddhas ursprüngliche Version des Bedingten Zusam-

menentstehens läuft viele Male, viele tausend Runden, in 

einem Leben ab; während ein Zyklus der späteren Version 

drei Leben umfasst. Die wahrhaftigste, befreiendste Version 

hat viele Runden in einem Leben, während die konventionel-

le, ethische Version viele Leben in einer Runde oder Geburt 

hat. 

4. Wenn eine Runde paṭiccasamuppāda eine Anzahl von 

Leben umspannt, wie können wir sie in den Griff bekom-

men? Wie können wir damit üben? Andererseits liegt es 

durchaus im Bereich des Möglichen, mit dem richtigen Ver-

ständnis und der richtigen Praxis paṭiccasamuppāda zu regu-



Der Beginn und das Ende des spirituellen Lebens     231 

lieren, auch wenn er viele Male in einem einzigen Leben ab-

läuft. Die eine Herangehensweise ist jenseits der Praxis, die 

andere ist etwas, mit dem wir täglich üben können. Die eine 

Version des Bedingten Zusammenentstehens ist unpraktisch, 

während die andere praktisch ist. 

5. Paṭiccasamuppāda hat als Ziel, das Festhalten am 

Selbst (attā) und das Festhalten an Begrifflichkeiten und 

Konzepten hinsichtlich eines Selbst (attāvādūpādāna) zu 

zerstören. Das Festhalten an Vorstellungen und Begriffen von 

„Ich“ und „Mein“ ist die tiefst gehende Wurzel des Anhaf-

tens. Bedingtes Zusammenentstehen ist eine exquisit verfei-

nerte Darstellung der Nicht-Selbstheit (anattā) von allem. 

6. Paṭiccasamuppāda führt uns zum wahren Buddha. Wir 

entdecken dadurch den wahren Buddha, denn wie er selbst 

sagte: „Wer paṭiccasamuppāda sieht, sieht das Dhamma; wer 

das Dhamma sieht, sieht paṭiccasamuppāda“ und: „Wer das 

Dhamma sieht, sieht mich; wer mich sieht, sieht das Dham-

ma.“ Bedingtes Zusammenentstehen reißt den Vorhang der 

Unwissenheit herunter, sodass wir den wahren Buddha ent-

decken, der die ganze Zeit hier gesessen hat. 

7.  Bedingtes Zusammenentstehen ist keine Philosophie, 

es ist Wissenschaft. Wenn man will, kann man zwar davon in 

philosophischen Begriffen sprechen, es in Philosophie und 

Metaphysik verwandeln und süchtig nach der Droge der 

übermäßig rationalen und spekulativen Philosophie werden. 

Wir verlassen uns jedoch nicht auf Logik, deduktive oder 

induktive Argumentation oder philosophische Spekulation. 

Das Verständnis von paṭiccasamuppāda beruht auf wissen-

schaftlicher Methodik allein - empirisch und persönlich über-

prüfbar durch Untersuchung, Experiment und direkte Erfah-

rung. Das ist keine Philosophie. 

8.  Paṭiccasamuppāda ist eine Sache der spirituellen Wis-

senschaft, nicht der materiellen Wissenschaft. Er zeigt, dass 

echte Geburt und Tod spirituell geschehen, während physi-

sche Geburt und Tod nicht das eigentliche Problem sind. 

Paṭiccasamuppāda ist eine Lehre der tiefsten Dhamma-



232     Unter dem Bodhibaum 

Sprache, anstatt der wörtlichen, materiellen Bedeutungen der 

Volkssprache. 

9.  Schließlich ist paṭiccasamuppāda die große edle 

Wahrheit (mahāriyasacca). Bedingtes Zusammenentstehen 

erklärt dukkha und die Konditionalität von dukkha. Paṭic-

canirodha erklärt das Auslöschen von dukkha und den Weg 

des Auslöschens von dukkha. Zusammen decken diese beiden 

die vier edlen Wahrheiten in exquisiter Detailgenauigkeit, 

Tiefe und Subtilität ab, weshalb wir sie die „großen edlen 

Wahrheiten“ nennen. Die „kleinen“ oder normalen edlen 

Wahrheiten sind eine kürzere, kompaktere Erklärung von 

dukkha, des Ursprungs von dukkha, des Auslöschens von 

dukkha und des Weges, der zum Auslöschen von dukkha 

führt. Wir können uns glücklich schätzen, sowohl die aus-

führliche Darlegung der großen edlen Wahrheiten als auch 

die prägnante Form der kleinen edlen Wahrheiten zu haben. 

Um die großen veredelnden Wahrheiten zu studieren und 

zu erforschen, müsst ihr viel Mühe und Energie aufwenden. 

Um es gründlich zu verstehen, braucht es mehr Zeit, Geduld 

und Energie. Bitte seid euch bewusst, dass es die gewöhnli-

chen edlen Wahrheiten gibt, die eine moderate Menge an Zeit 

und Mühe erfordern, während die großen edlen Wahrheiten 

viel mehr erfordern. Wir hoffen aufrichtig, dass ihr die nötige 

Zeit, Energie, Fleiß und Geduld habt, um diese große edle 

Wahrheit zu erforschen und zu verstehen. 

 

 



Quellentexte     233 

Quellentexte 

Aufgrund der anhaltenden Debatten über die Interpretation 

von paṭiccasamuppāda empfehlen wir ernsthaft Studierenden 

dringend, sich selbst mit den Quellentexten zu befassen. Des-

halb haben wir hier wesentliche Suttenstellen aufgeführt. Bei 

der Übersetzung haben wir uns an Ajahn Buddhadāsa’s Er-

klärungen, sowie an den bereits existierenden Übersetzungen 

auf https://www.palikanon.com/ und www.suttacentral.org 

orientiert.  

 

 

Buddha lehrte nur dukkha und sein endgültiges Erlöschen 

 

Diese simple Aussage skizziert den Bereich von Buddhas 

Botschaft, den Anfang und das Ende seiner Lehren. Eine Leh-

re kann nicht als die des Buddha angesehen werden, es sei 

denn, sie bezieht sich auf dukkha und sein Erlöschen. Sich 

auf diesen Bereich zu beschränken, eliminiert die zeitrauben-

den Spekulationen und das exzessive Philosophieren, von 

denen Buddha abriet. Wir müssen dieses Hauptanliegen tei-

len, damit diese Lehren sinnvoll sind.  

 

„Bhikkhus, es gibt Gruppen von Wanderasketen und 

Priestern, die mich mit verlogenen, leeren, unbegründeten, 

unaufrichtigen Worten falsch darstellen: ‚Der Mönch 

Gotama ist einer, der in die Irre führt; er beschreibt die 

Vernichtung, die Zerstörung, die Auslöschung eines exis-

tierenden Wesens.‘ Da ich das nicht lehre, da ich das nicht 

verkünde, bin ich also grundlos, auf nichtige Weise, un-

https://www.palikanon.com/
http://www.suttacentral.org/


234     Unter dem Bodhibaum 

wahr und falsch von einigen Wanderasketen und Priestern 

so dargestellt worden: ‚Der Mönch Gotama ist einer, der 

in die Irre führt; er beschreibt die Vernichtung, die Zerstö-

rung, die Auslöschung eines existierenden Wesens.‘ 

Ihr Bhikkhus, sowohl früher wie auch jetzt ist das, was 

ich verkünde, dukkha und das Ende von dukkha.“ (MN 22 

u.a.)  

 

 

Was Buddhalehre ist und was nicht 

 

Heutzutage wird dem Buddha vieles zugeschrieben, was er 

gar nicht gesagt hat. Glücklicherweise ist es dank moderner 

Ressourcen einfach, dies herauszufinden, wenn man sich an 

die Vorgaben hält, die der Buddha kurz vor seinem Ende ver-

kündete. 

 

„Vier große Nachweise, ihr Mönche, verkünde ich. ... 

Wenn ein Mönch Folgendes sagen würde: „Von Ange-

sicht zu Angesicht habe ich vom Erhabenen gehört, von 

Angesicht zu Angesicht entgegengenommen: ‘Dies ist die 

Lehre, dies ist die Ordenszucht, dies ist die Anordnung des 

Meisters.’“ 

Dieses von dem Mönch Gesagte soll man weder billi-

gen noch abweisen. Ungebilligt und unabgewiesen soll 

man sich jene Worte und deren Bedeutung merken und sie 

den Lehrreden gegenüberstellen, sie mit dem Vinaya ver-

gleichen.  

Wenn sie den Lehrreden gegenübergestellt werden, mit 

dem Vinaya verglichen werden und sie nicht mit den 

Lehrreden übereinstimmen, nicht dem Vinaya gleichen, 

soll man folgenden Schluss ziehen: Wahrlich, dies ist 

nicht, was der Erhabene gesagt hat, das hat dieser Mönch 

schlecht aufgenommen. Das, Mönche, sollt ihr von euch 

werfen. 



Quellentexte     235 

Wenn sie den Lehrreden gegenübergestellt werden, mit 

dem Vinaya verglichen werden und sie mit den Lehrreden 

übereinstimmen, dem Vinaya gleichen, soll man folgenden 

Schluss ziehen: Wahrlich, dies ist, was der Erhabene ge-

sagt hat, das hat dieser Mönch gut aufgenommen. Dieses, 

Mönche, ist der erste große Nachweis, das sollt ihr euch 

einprägen. 

Wenn ein Mönch Folgendes sagen würde: „In jener Un-

terkunft weilt eine Gemeinschaft mit Theras und Häup-

tern. Von Angesicht zu Angesicht habe ich von der Ge-

meinschaft gehört, von Angesicht zu Angesicht entgegen-

genommen: ‘Dies ist die Lehre, dies ist die Zucht, dies ist 

die Anordnung des Meisters.’“ Dieses von dem Mönch 

Gesagte soll man weder billigen noch abweisen. ... 

Wenn ein Mönch Folgendes sagen würde: „In jener Un-

terkunft weilen viele Theras, kundig, mit der Überliefe-

rung vertraut, Träger der Lehre, Träger des Vinaya, Träger 

der Tabellen. Von Angesicht zu Angesicht habe ich von 

den Theras gehört, von Angesicht zu Angesicht entgegen-

genommen: ‘Dies ist die Lehre, dies ist die Zucht, dies ist 

die Anordnung des Meisters.’“ Dieses von dem Mönch 

Gesagte soll man weder billigen noch abweisen. ... 

Wenn ein Mönch Folgendes sagen würde: „In jener Un-

terkunft weilt ein Thera, kundig, mit der Überlieferung 

vertraut, Träger der Lehre, Träger des Vinaya, Träger der 

Tabellen. Von Angesicht zu Angesicht habe ich von dem 

Thera gehört, von Angesicht zu Angesicht entgegenge-

nommen: ‘Dies ist die Lehre, dies ist die Zucht, dies ist die 

Anordnung des Meisters.’“ Dieses von dem Mönch Ge-

sagte soll man weder billigen noch abweisen. Ungebilligt 

und unabgewiesen soll man sich jene Worte und deren 

Bedeutung merken und sie den Lehrreden gegenüberstel-

len, sie mit dem Vinaya vergleichen. Wenn sie den Lehr-

reden gegenübergestellt werden, mit dem Vinaya vergli-

chen werden und sie nicht mit den Lehrreden überein-

stimmen, nicht dem Vinaya gleichen, soll man folgenden 



236     Unter dem Bodhibaum 

Schluss ziehen: Wahrlich, dies ist nicht, was der Erhabene 

gesagt hat, das hat dieser Thera schlecht aufgenommen. 

Das, Mönche, sollt ihr von euch werfen. 

Wenn sie den Lehrreden gegenübergestellt werden, mit 

dem Vinaya verglichen werden und sie mit den Lehrreden 

übereinstimmen, dem Vinaya gleichen, soll man folgenden 

Schluss ziehen: Wahrlich, dies ist, was der Erhabene ge-

sagt hat, das hat dieser Thera gut aufgenommen. Dieses, 

Mönche, ist der vierte große Nachweis, das sollt ihr euch 

einprägen. Dies, ihr Mönche, sollt ihr euch als die vier 

großen Nachweise einprägen.“ (DN 16) 

 

 

Nicht vorschnell akzeptieren oder ablehnen  

 

Das Kālāma (oder Kesamutti) Sutta betont den pragmatischen 

und erfahrungsorientierten Fokus des Buddha-Dhamma. 

Wenn eine weise Prüfung zu einem ausreichend klaren Ver-

ständnis dessen führt, was schädlich und was heilsam ist, 

dann weiß man, was zu tun ist. Wissen, das zu angemessenem 

Handeln führt, befreit uns von reaktiven Emotionen und Lei-

den.  

 

„Kālāmas, recht habt ihr, ihr solltet fragen, wegen eurer 

Zweifel, die in Bezug auf Dinge entstanden, die zu hinter-

fragen sind. 

Kommt, Kālāmas, 

akzeptiert etwas nicht nur aufgrund mündlicher Über-

lieferung als wahr; 

akzeptiert etwas nicht nur aufgrund der üblichen Praxis 

als wahr; 

akzeptiert etwas nicht nur deshalb als wahr, weil es 

weithin gemunkelt wird; 

akzeptiert etwas nicht nur wegen des Zitats aus der 

Schrift als wahr; 



Quellentexte     237 

akzeptiert etwas nicht nur aufgrund logischer Annah-

men als wahr; 

akzeptiert etwas nicht nur aufgrund durchdachter 

Schlussfolgerungen als wahr; 

akzeptiert etwas nicht nur deshalb als wahr, weil es 

sinnvoll zu sein scheint; 

akzeptiert etwas nicht nur deshalb als wahr, weil es den 

eigenen Ansichten entspricht; 

akzeptiert etwas nicht als wahr, nur weil der Sprecher 

glaubwürdig erscheint; 

akzeptiert etwas nicht als wahr, nur weil der Sprecher 

dein Lehrer ist.  

Wenn ihr aber, Kālāmas, selber erkennt: ‘Diese Dinge 

sind unheilsam, sind verwerflich, werden von Verständi-

gen getadelt, und, wenn ausgeführt und unternommen, 

führen sie zu Unheil und Leiden’, dann Kālāmas, möget 

ihr sie aufgeben.“ (AN III 65) 

 

 

Man muss wissen, worauf es ankommt 

 

Oft als Buddhas Erlaubnis zum „freien Denken“ zitiert, wer-

den wichtige Teile dieser Sutta gerne beiseitegelassen. Statt 

einer Erlaubnis, zu denken, was man will, beliebige Meinun-

gen zu haben, oder abzulehnen, was man nicht glauben 

möchte, geht es in diesem Sutta darum, in der eigenen Erfah-

rung herauszufinden, was heilsam ist und was nicht, was das 

Leiden befördert und was zur Befreiung führt. Die reflexarti-

ge Ablehnung von Lehren, Überzeugungen und Praktiken ist 

nicht besser als unkritischer oder blinder Glaube. 

 

„Was glaubt ihr, Kālāmas: gereicht die Gier, die im Men-

schen aufsteigt, ihm zum Heil oder Unheil?“  

„Zum Unheil, Herr.“ 

„Aus Gier, Kalamer, von der Gier überwältigt, um-

strickten Geistes, tötet man Lebendiges, nimmt man 



238     Unter dem Bodhibaum 

Nichtgegebenes, vergeht man sich mit seines Nächsten 

Weib, spricht man Lüge und spornt auch andere dazu an; 

und dies wird einem lange Zeit zum Unheil und Leiden 

gereichen.“ - 

„So ist es, Herr.“ 

„Was glaubt ihr, Kālāmer: gereicht der Hass und die 

Verblendung, die im Menschen aufsteigen, ihm zum Heil 

oder Unheil?“ 

„Zum Unheil, Herr.“ 

„Aus Hass und Verblendung, Kalamer, von Hass und 

Verblendung überwältigt, umstrickten Geistes, tötet man 

Lebendiges, nimmt man Nichtgegebenes, vergeht man 

sich mit seines Nächsten Weib, spricht man Lüge und 

spornt auch andere dazu an; und dies wird einem lange 

zum Unheil und Leiden gereichen.“ 

„So ist es, Herr.“ 

„Was glaubt ihr, Kālāmer: sind diese Dinge heilsam 

oder unheilsam?“ 

„Unheilsam, Herr.“ 

„Verwerflich oder untadelig?“ 

„Verwerflich, Herr.“ 

„Werden diese Dinge von Verständigen gepriesen oder 

getadelt?“ 

„Getadelt, Herr.“ 

„Und führen diese Dinge, wenn ausgeführt und unter-

nommen, zu Unheil und Leiden oder nicht? Oder wie steht 

es hiermit?“ 

„Diese Dinge, Herr, wenn ausgeführt und unternom-

men, führen zu Unheil und Leiden. So denken wir hier-

über.“ 

„Aus diesem Grunde eben, Kālāmas, haben wir es ge-

sagt: Kommt, Kālāmas, akzeptiert etwas nicht nur auf-

grund mündlicher Überlieferung als wahr ... Wenn ihr 

aber, Kālāmas, selber erkennt: ‘Diese Dinge sind unheil-

sam, sind verwerflich, werden von Verständigen getadelt, 



Quellentexte     239 

und, wenn ausgeführt und unternommen, führen sie zu 

Unheil und Leiden’, dann Kālāmas, möget ihr sie aufge-

ben. 

Was glaubt ihr, Kālāmas: gereicht die Gierlosigkeit, die 

im Menschen aufsteigt, ihm zum Heil oder Unheil?“ 

„Zum Heil, Herr.“ 

„Frei von Gier, Kālāmer, nicht von der Gier überwäl-

tigt, unumstrickten Geistes, tötet man nicht Lebendiges, 

nimmt man nicht Ungegebenes, vergeht man sich nicht 

mit seines Nächsten Weib, spricht man keine Lüge, und 

auch andere spornt man nicht dazu an; und dies wird ei-

nem lange Zeit zum Segen und Wohl gereichen.“ 

So ist es, Herr.“ 

„Was glaubt ihr, Kālāmer: gereicht die Hasslosigkeit 

und die Unverblendung, die im Menschen aufsteigt, ihm 

zum Heil oder Unheil?“ 

„Zum Heile, Herr.“ 

„Frei von Hass und Verblendung, nicht von Hass und 

Verblendung überwältigt, unumstrickten Geistes, tötet 

man nichts Lebendiges, nimmt man nicht Ungegebenes, 

vergeht man sich nicht mit seines Nächsten Weib, spricht 

man keine Lüge, und auch andere spornt man nicht dazu 

an; und dies wird einem lange Zeit zum Segen und Wohl 

gereichen.“ 

„So ist es, Herr. 

„Was glaubt ihr, Kalamer: sind diese Dinge heilsam 

oder unheilsam?“ 

„Heilsam, Herr. 

„Verwerflich oder untadelig?“ 

„Untadelig, Herr.“ 

„Werden diese Dinge von Verständigen getadelt oder 

gepriesen?“ 

„Gepriesen, Herr.“ 

„Und führen diese Dinge, wenn ausgeführt und unter-

nommen, zum Wohle oder nicht? Oder wie steht es hier-

mit?“ 



240     Unter dem Bodhibaum 

„Diese Dinge, Herr, wenn ausgeführt und unternom-

men, führen zu Segen und Wohl. So denken wir darüber.“ 

„Aus diesem Grunde eben, Kālāmas, haben wir es ge-

sagt: Kommt, Kālāmas, akzeptiert etwas nicht nur auf-

grund mündlicher Überlieferung als wahr ... Wenn ihr 

aber, Kālāmas, selber erkennt: ‘Diese Dinge sind heilsam, 

sind untadelig, werden von Verständigen gepriesen, und, 

wenn ausgeführt und unternommen, führen sie zu Segen 

und Wohl’, dann, Kālāmas, möget ihr sie euch zu eigen 

machen.“ 

 

 

Mit Dhamma sei dein eigenes Licht und Zufluchtsort 

 

Anstatt sich zu sehr auf ihn zu verlassen, riet Buddha, dass 

wir Licht und Zuflucht für uns selbst werden sollten, was 

bedeutet, Dhamma als unser Licht und Zuflucht zu haben. 

Dieser Rat gilt für uns in späteren Zeiten ebenso wie für die-

jenigen, die zu Buddhas Zeiten lebten. Konsequent die An-

wendungen der Achtsamkeit zu kontemplieren, ist das Mittel, 

um seinem Rat zu folgen. Eine solche Praxis ist eine bessere 

Grundlage für unser Verständnis, als von jemand anderem 

abhängig zu sein. 

 

„Ānanda, seid euch selbst das Licht, seid euch selbst die 

Zuflucht, habt keine andere Zuflucht, die Lehre sei euch 

Licht, die Lehre sei euch Zuflucht, habt keine andere Zu-

flucht. Wie, Ānanda, sind die Mönche sich selbst das 

Licht, sich selbst die Zuflucht, haben keine andere Zu-

flucht, haben die Lehre zum Licht, die Lehre zur Zuflucht, 

haben keine andere Zuflucht? Da, Ānanda, weilt der 

Mönch beim Körper, in Betrachtung des Körpers, eifrig, 

klarbewusst, achtsam, nach der Entfernung von Begierde 

und Abneigung hinsichtlich der Welt. Da, Ānanda, weilt 

der Mönch bei den Gefühlen, in Betrachtung der Gefühle, 



Quellentexte     241 

eifrig, klarbewusst, achtsam, nach der Entfernung von Be-

gierde und Abneigung hinsichtlich der Welt. Da, Ānanda, 

weilt der Mönch beim Gemüt, in Betrachtung des Gemüts, 

eifrig, klarbewusst, achtsam, nach der Entfernung von Be-

gierde und Abneigung hinsichtlich der Welt. Da, Ānanda, 

weilt der Mönch bei der Lehrgliederung, in Betrachtung 

der Lehrgliederung, eifrig, klarbewusst, achtsam, nach der 

Entfernung von Begierde und Abneigung hinsichtlich der 

Welt. So, Ānanda, sind die Mönche sich selbst das Licht, 

sich selbst die Zuflucht, haben keine andere Zuflucht, ha-

ben die Lehre zum Licht, die Lehre zur Zuflucht, haben 

keine andere Zuflucht. 

Wenn jemand, Ānanda, jetzt oder, wenn ich vergangen 

bin, sich selbst zum Licht hat, sich selbst zur Zuflucht, 

keine andere Zuflucht, die Lehre zum Licht hat, die Lehre 

zur Zuflucht, keine andere Zuflucht, jene Mönche werden, 

Ānanda, die höchsten von denen, die sich üben wollen.“ 

(DN 16) 

 

 

Konditionalität, das grundlegendste Gesetz von allen 

 

Idappaccayatā ist das grundlegende Prinzip, das Naturgesetz, 

das sich durch alle wirklich erwachten Lehren zieht und in 

dieser oft wiederholten Formel enthalten ist.  

 

Wenn dieses existiert, existiert natürlicherweise dieses. 

Aufgrund des Entstehens von diesem entsteht folgerich-

tig dieses. 

Wenn dieses nicht existiert, existiert natürlicherweise 

dieses nicht. 

Aufgrund des Erlöschens von diesem erlischt folgerich-

tig dieses. (MN 79 u.a.) 

 

 



242     Unter dem Bodhibaum 

Eben erwacht, reflektiert der Buddha paṭiccasamuppāda 

 

Buddhas Erfahrung des vollständigen Erwachens wird auf 

verschiedene Weise beschrieben. Diese Stelle verbindet diese 

Erfahrung mit einer gründlichen Durchdringung von paṭicca-

samuppāda. Obwohl er die üblichen Formulierungen von 

paṭiccasamuppāda später ausarbeitete, ist klar, dass diese 

Lehre von Anfang an einzigartig für Buddha und zentral für 

seine Verwirklichung war. Darüber hinaus erklärte er in ande-

ren Suttas, dass er paṭiccasamuppāda schon vor dem großen 

Erwachen erforscht hatte. 

 

Zu jener Zeit weilte der Erhabene gerade eben vollkom-

men erwacht am Fuß des Bodhi-Baumes in Uruvelā am 

Ufer des Flusses Nerañjarā. Sieben Tage saß der Erhabene 

so mit verschränkten Beinen am Fuß des Bodhibaumes 

und erlebte das Glück der Erlösung. 

Am Beginn des ersten Nachtabschnittes durchdachte 

der Erhabene im Geist vorwärts und rückwärts das beding-

te Entstehen: 

„Mit Unwissenheit (avijjā) als Bedingung gibt es Zu-

sammenbrauungen (sankhāra);  

mit Zusammenbrauungen als Bedingung gibt es Be-

wusstsein (viññāṇa); 

mit Bewusstsein als Bedingung gibt es Name-Form 

(nāmarūpa); 

mit Name-Form als Bedingung gibt es Sinnesmedien 

(saḷāyatana);  

mit Sinnesmedien als Bedingung gibt es Kontakt (pha-

ssa);  

mit Kontakt als Bedingung gibt es Gefühl (vedanā); 

mit Gefühl als Bedingung gibt es Begehren (taṇhā);  

mit Begehren als Bedingung gibt es Anhaften (up-

ādāna);  

mit Anhaften als Bedingung gibt es Werden (bhava);  



Quellentexte     243 

mit Werden als Bedingung gibt es Geburt (jāti); 

mit Geburt als Bedingung entstehen Alter, Tod, Sorge, 

Kummer, Schmerz, Jammer und Verzweiflung vollstän-

dig. Das Bedingte Zusammenentstehen der ganzen Masse 

von dukkha entsteht in dieser natürlichen Weise.  

 

Durch das Verblassen und vollständige Erlöschen von 

avijjā erlischt sankhāra; 

durch Erlöschen von sankhāra erlischt viññāṇa; 

durch Erlöschen von viññāṇa erlischt nāmarūpa; 

durch Erlöschen von nāmarūpa erlöschen die saḷāyata-

na 

durch Erlöschen der saḷāyatana erlischt phassa; 

durch Erlöschen von phassa erlischt vedanā; 

durch Erlöschen von vedanā erlischt taṇhā 

durch Erlöschen von taṇhā erlischt upādāna; 

durch Erlöschen von upādāna erlischt bhava 

durch Erlöschen von bhava erlischt jāti; 

durch Erlöschen von jāti erlöschen Alter, Tod, Sorge, 

Kummer, Schmerz, Jammer und Verzweiflung. Das Erlö-

schen der ganzen Masse von dukkha geschieht in dieser 

natürlichen Weise. 

 

Als nun der Erhabene diesen Sachverhalt erkannt hatte, 

sprach er zu jener Zeit diesen Merksatz: 

„Wenn dem eifrig Meditierenden  

sich die dhammas klar manifestieren, 

dann schwinden ihm die Zweifel alle, 

denn er erkennt alle Phänomene und ihre Ursachen.“ 

 

Dann, im mittleren Abschnitt der Nacht durchdachte der 

Erhabene im Geist vorwärts und rückwärts das Bedingte 

Zusammenentstehen: 

 

Mit Unwissenheit (avijjā) als Bedingung gibt es Zusam-

menbrauungen (sankhāra); ...   



244     Unter dem Bodhibaum 

Das Bedingte Zusammenentstehen der ganzen Masse 

von dukkha entsteht in dieser natürlichen Weise. 

 

Durch das Verblassen und vollständige Erlöschen von 

avijjā erlischt sankhāra; ... 

Das Erlöschen der ganzen Masse von dukkha geschieht 

in dieser natürlichen Weise. 

 

Als nun der Erhabene diesen Sachverhalt erkannt hatte, 

sprach er zu jener Zeit diesen Merksatz: 

„Wenn dem eifrig Meditierenden  

sich die dhammas klar manifestieren, 

dann schwinden ihm die Zweifel alle, 

denn er erkennt das Enden aller Bedingungen.“ 

 

Dann, im letzten Abschnitt der Nacht durchdachte der Er-

habene im Geist vor­wärts und rückwärts das Bedingte 

Zusammenentstehen: 

Mit Unwissenheit (avijjā) als Bedingung gibt es Zu-

sammenbrauungen (sankhāra); ...   

Das Bedingte Zusammenentstehen der ganzen Masse 

von dukkha entsteht in dieser natürlichen Weise. 

 

Durch das Verblassen und vollständige Erlöschen von 

avijjā erlischt sankhāra; ... 

Das Erlöschen der ganzen Masse von dukkha geschieht 

in dieser natürlichen Weise. 

 

Als nun der Erhabene diesen Sachverhalt erkannt hatte, 

sprach er zu jener Zeit diesen Merksatz:  

„Wenn dem eifrig Meditierenden  

sich die dhammas klar manifestieren, 

Māras Heere zerstreuend steht er da, 

gleich der Sonne, die den Himmel erhellt.“   

(MV I. 1 & Du I, 1-3) 



Quellentexte     245 

 

 

Wörtlich nehmen oder tiefer sehen? - Dukkha ist ein spiri-

tuelles Dilemma. 

 

Kapitel 7 von „Unter dem Bodhi-Baum“ präsentierte Ajahn 

Buddadāsa’s klare Darstellung der zwölf Modi von paṭicca-

samuppāda, die die klassische Formel ausmachen. Dieses 

Sutta gibt eine vielzitierte Analyse aller Modi. Bitte nehmt 

euch die Zeit, über die gewöhnlichen oder wörtlichen Bedeu-

tungen hinauszugehen und über die Dhamma-Bedeutung je-

des Modus nachzudenken. Da dukkha ein spirituelles Dilem-

ma ist, sind die Ursachen und Bedingungen wahrscheinlich 

auch spirituell (eher als materiell oder lediglich biologisch). 

 

„Was aber ist Alter und Tod (jarāmaraṇa)? Das Altern der 

verschiedenen Einzelwesen in den verschiedenen Klassen 

von Wesen, ihr Hinsiechen, ihr Gebrechlichwerden, das 

Ergrauen der Haare, das Welkwerden der Haut, die Ab-

nahme der Lebenskraft, der Verfall der Sinne: das heißt 

Alter. - Das Fortgehen und Ausscheiden der verschiedenen 

Einzelwesen aus den verschiedenen Klassen von Wesen, 

ihre Vernichtung, ihr Verschwinden, ihr Hingang und 

Sterben, der Ablauf der Lebenszeit, das Auseinanderfallen 

der khandha, das Abwerfen der Leiblichkeit: das heißt 

Tod. So ist dieses das Alter, dieses der Tod: das heißt Al-

ter und Tod. 

 

Was aber ist Geburt (jāti)? Die Geburt der verschiedenen 

Einzelwesen in den verschiedenen Klassen von Wesen, ihr 

Geborenwerden, ihr Eintritt ins Dasein, ihr Wiederentste-

hen, das Auftreten der khandha, die Erlangung der Sin-

nesbereiche: das heißt Geburt. 

 

Was aber ist Werden (bhava)? Die drei Formen des Wer-

dens, das Werden (in der Welt) der Sinnlichkeit, das Wer-



246     Unter dem Bodhibaum 

den (in der Welt) der Form, das Werden (in der Welt) der 

Formlosigkeit (kāmabhavo, rūpabhavo, arūpabhavo): das 

heißt Werden. 

 

Was aber ist Ergreifen (upādāna)? Die vier Arten des Er-

greifens, das Ergreifen von Sinnlichkeit, das Ergreifen von 

Anschauung, das Ergreifen von Brauch und Ritus, das Er-

greifen der Lehre vom Ich: das heißt Ergreifen. 

 

Was aber ist Durst (taṇhā)? Die sechs Gruppen des Durs-

tes, der Durst nach Form, der Durst nach Ton, der Durst 

nach Geruch, der Durst nach Geschmack, der Durst nach 

Gefühl, der Durst nach Konzepten (dhammataṇhā): das 

heißt Durst. 

 

Was aber ist Empfindung (vedanā)? Die sechs Gruppen 

der Empfindung, die durch die Berührung des Sehens er-

zeugte Empfindung, die durch die Berührung des Hörens 

erzeugte Empfindung; die durch die Berührung des Rie-

chens erzeugte Empfindung, die durch die Berührung des 

Schmeckens erzeugte Empfindung, die durch die Berüh-

rung des Fühlens erzeugte Empfindung, die durch die Be-

rührung des Denkens erzeugte Empfindung: das heißt 

Empfindung. 

 

Was aber ist Berührung (phassa)? Die sechs Gruppen der 

Berührung, die Berührung des Auges, die Berührung des 

Ohres, die Berührung der Nase, die Berührung der Zunge, 

die Berührung des Körpers, die Berührung des Geistes: 

das heißt Berührung. 

 

Was aber sind die sechs Sinnesbereiche (saḷāyatana)? Der 

Bereich des Auges, der Bereich des Ohres, der Bereich der 

Nase, der Bereich der Zunge, der Bereich des Körpers, der 



Quellentexte     247 

Bereich des Geistes: das, ihr Bhikkhus, heißt die sechs 

Sinnesbereiche. 

 

Was aber ist Name-Form (nāmarūpa)? Empfindung, Vor-

stellung, Beabsichtigen, Berührung, Erwägung (vedanā, 

saññā, cetanā, phasso, manasikāro): das heißt Name.  

Die vier grundlegenden Elemente (mahābhūtā) und die 

aus den vier grundlegenden Elementen abgeleitete Form 

(upādāyarūpa): das heißt Form. So ist dieses Name, dieses 

Form: das heißt Name-Form. 

 

Was aber ist Bewusstsein (viññāṇa)? Die sechs Gruppen 

des Bewusstseins, das Bewusstsein des Sehens, das Be-

wusstsein des Hörens, das Bewusstsein des Riechens, das 

Bewusstsein des Schmeckens, das Bewusstsein des Füh-

lens, das Bewusstsein des Denkens (manoviññāṇa): das 

heißt Bewusstsein. 

 

Was aber sind Gestaltungen (saṅkhārā)? Die drei Arten 

der Gestaltung, die körperliche Gestaltung, die sprachliche 

Gestaltung der Rede, die geistige Gestaltung 

(kāyasaṅkhāro, vacīsaṅkhāro, cittasaṅkhāro): das heißt 

Gestaltungen. 

 

Was aber ist Nichtwissen (avijjā)? Die Unkenntnis vom 

Leiden, die Unkenntnis von der Entstehung des Leidens, 

die Unkenntnis von der Aufhebung des Leidens, die Un-

kenntnis von dem Weg, der zur Aufhebung des Leidens 

führt: das heißt Nichtwissen.“ (SN 12, 2) 

 

 

Wer den Dhamma sieht, sieht mich - wer paṭiccasa-

muppāda sieht, sieht den Dhamma 

 



248     Unter dem Bodhibaum 

Wer den Buddha nur aus der materialistischen Perspektive als 

Person betrachtet, übersieht das eigentlich Wesentliche, den 

Dhamma. 

 

„Mag auch ein Mönch, seinen Mantel ordnungsgemäß hal-

tend, Schritt für Schritt dicht hinter mir gehen, aber er ist 

habsüchtig voll heftiger Sinnengier, ist gehässigen Her-

zens, übelwollender Gesinnung, vergisst die Achtsamkeit 

ohne Klarbewusstheit, ist ohne Herzensfrieden zerstreuten 

Herzens, ist in den Sinnen ungezügelt: dann ist er weit von 

mir entfernt und ich von ihm. Und aus welchem Grunde? 

Dieser Mönch sieht ja den Dhamma nicht, und wer den 

Dhamma nicht sieht, sieht mich nicht. 

Mag auch ein Mönch hundert Meilen entfernt von mir 

weilen, und er ist nicht habsüchtig voll heftiger Sinnen-

gier, nicht gehässigen Herzens übelwollender Gesinnung, 

hat gewärtig die Achtsamkeit klarbewusst, hat Herzens-

frieden innig geeinigten Herzens, wohlgezügelt in den 

Sinnen: dann ist er mir doch nahe und ich ihm. Und aus 

welchem Grunde? Dieser Mönch sieht ja den Dhamma, 

und wer den Dhamma sieht, sieht mich.“ (It 92) 

 

„Nun wurde dies vom Erhabenen gesagt: „Einer, der 

paṭiccasamuppāda sieht, sieht den Dhamma; einer, der 

den Dhamma sieht, sieht paṭiccasamuppāda.“ Und diese 

fünf Gruppen, an denen angehaftet wird, sind bedingt ent-

standen. Die Begierde, das Frönen, die Neigung und das 

Festhalten an diesen fünf Gruppen, an denen angehaftet 

wird, ist der Ursprung von dukkha. Das Entfernen von Be-

gierde und Gier, das Überwinden von Begierde und Gier 

nach diesen fünf Gruppen, an denen angehaftet wird, ist 

das Aufhören von dukkha.“ (MN 28) 

 

 



Quellentexte     249 

Über die Vorstellung von Sein und Nicht-Sein hinausge-

hen 

 

An Konzepten wie ‘Existenz’ und ‘Nicht-Existenz’, ‘Ich bin’ 

und ‘Ich bin nicht’ halten wir uns aufgrund unserer dualisti-

schen Sprache und Weltsicht fest. Das Verständnis von paṭic-

casamuppāda hilft uns diese Extreme zu vermeiden. 

 

„Zur Seite sitzend sprach dann der würdige Spross aus 

dem Hause Kaccāyana zu dem Erhabenen also: „Rechte 

Einsicht, rechte Einsicht, Herr, sagt man. Inwieweit, Herr, 

gibt es nun rechte Einsicht?“ 

„Auf zweierlei kommt, Kaccāyana, diese Welt zumeist 

hinaus, auf Sein und auf Nichtsein. Für den nun, der den 

Ursprung der Welt der Wirklichkeit gemäß mit richtigem 

Verständnis betrachtet, gibt es das nicht, was in der Welt 

,Nichtsein’ (heißt); für den aber, der die Aufhebung der 

Welt der Wirklichkeit gemäß mit richtigem Verständnis 

betrachtet, gibt es das nicht, was in der Welt ,Sein’ (heißt). 

Durch Aufsuchen, Erfassen und Dabeiverbleiben ist ja 

diese Welt zumeist gefesselt. Wenn nun jemand dieses 

Aufsuchen und Erfassen, das Wollen des Denkens, sein 

Eindringen und Darinbeharren nicht aufsucht, nicht er-

fasst, nicht dazu den Willen hat, sich nicht auf ein ‘Ich’ 

stützt - und wenn er dann daran, dass Leiden alles ist, was 

entsteht und Leiden alles ist, was vergeht, nicht zweifelt 

und kein Bedenken hat und infolge seines Wissens hiervon 

von anderen unabhängig ist - insoweit gibt es rechte Ein-

sicht. 

,Alles ist’, das, Kaccāyana, ist das eine Extrem. ,Alles 

ist nicht‘, das ist das andere Extrem. Diese beiden Extreme 

vermeidend, verkündet in der Mitte der Tathāgata seine 

Lehre: 

Aus dem Nichtwissen als Ursache entstehen die Gestal-

tungen; aus den Gestaltungen als Ursache entsteht das 

Bewusstsein usw. usw.“ (SN 12, 15) 



250     Unter dem Bodhibaum 

 

 

Es scheint nicht nur so 

 

„Zur Seite sitzend sprach dann der ehrwürdige Ānanda zu 

dem Erhabenen also: „Wunderbar, Herr, unvergleichlich, 

Herr, wie so sehr tief dieses Gesetz von der bedingten 

Zusammenentstehung ist und wie tief es erscheint; aber 

doch kommt es mir vollkommen klar vor.“ 

„Nicht so, Ānanda, nicht so, Ānanda! Tief ist, Ānanda, 

dieses Gesetz von der bedingten Zusammenentstehung 

und tief erscheint es. Infolge der Unkenntnis dieses Geset-

zes, Ānanda, infolge des Nichtverstehens und Nichtbegrei-

fens ist dieses Geschlecht wirr geworden wie ein (vernach-

lässigtes) Gewebe und verknotet wie ein Garnknäuel und 

gleich dem Muñja- und dem Babbajagras und kommt nicht 

hinaus über niedrige Daseinsform, über leidvolle Existenz, 

über Verdammnis, über den Kreislauf der Wiedergebur-

ten.“ (SN 12, 60) 

 

 

Die Grundlagen von dukkha sind in Abhängigkeit vonei-

nander zusammenentstehende Phänomene 

 

Dhamma zu sehen bedeutet, alles als ein Entstehen, sich Ver-

ändern und Vergehen durch und innerhalb des Flusses von 

idappaccayatā zu sehen. 

All unsere Sorgen und Nöte, die mit einem oder mehreren der 

fünf Ansammlungen mit Anhaften zu tun haben, sind eine 

Angelegenheit von paṭiccasamuppāda. 

 

„Nun wurde dies vom Erhabenen gesagt: „Einer, der 

paṭiccasamuppāda sieht, sieht den Dhamma; einer, der 

den Dhamma sieht, sieht paṭiccasamuppāda.“  



Quellentexte     251 

Diese Phänomene werden paṭiccasamuppannadhammā 

(abhängig zusammenentstandene Phänomene) genannt, 

nämlich die fünf Ansammlungen mit Anhaften (up-

ādānakkhandha). 

Das Verlangen (chando), der Reiz (ālayo), das Hinter-

herjagen (anunayo) oder das Frönen (ajjhosānaṁ) gegen-

über den upādānakkhandha gilt als Quelle von dukkha 

(dukkhasamudhayo). 

Das Entfernen von lustvollem Verlangen (chandarāga-

vinayo) oder das Aufgeben von lustvollem Verlangen 

(chandarāgappahānaṁ) nach den upādānakkhandha, das 

gilt als das Erlöschen von dukkha (dukkhanirodho).“  

(MN 28) 

 

 

Ignoranz und Betörung beginnen schon in Kleinkindern 

 

Im Gegensatz zu den traditionellen Kommentaren der Lehr-

reden, die die Anfänge von paṭiccasamuppāda in vergangenen 

Leben verorten, beschreibt Buddha hier seinen Beginn im 

kleinen Kind. Irgendwann in unserem Leben wird paṭiccasa-

muppāda zum ersten Mal aus Unwissenheit zusammenge-

braut. Sobald die Sinne des Kindes so weit entwickelt sind, 

dass sie Genuss empfinden können, werden sie zur Grundlage 

für Zuneigung und Abneigung, was zu Anhaftung und Ego-

ismus führt.  

 

„Wenn das Kind heranwächst und seine Fähigkeiten her-

anreifen, spielt es solche Spiele, wie zum Beispiel mit 

Spielzeug-Pflügen, mit Holzklötzen, Purzelbaum, mit 

Windmühlen, mit Spielzeug-Maßen, mit Wagen und mit 

Pfeil und Bogen. 

Wenn es weiter heranwächst und seine Möglichkeiten 

noch weiter heranreifen, genießt der Jugendliche das Da-

sein, ausgestattet und versehen mit den fünf Strängen der 

Sinnesvergnügen, mit Formen, die mit dem Auge erfahr-



252     Unter dem Bodhibaum 

bar sind, die erwünscht, begehrt, angenehm und liebens-

wert sind, mit Sinnesgier verbunden sind und Gier hervor-

rufen; mit Klängen, die mit dem Ohr erfahrbar sind - mit 

Gerüchen, die mit der Nase erfahrbar sind - mit Geschmä-

ckern, die mit der Zunge erfahrbar sind - mit Berührungs-

objekten, die mit dem Körper erfahrbar sind, die er-

wünscht, begehrt, angenehm und liebenswert sind, mit 

Sinnesgier verbunden sind und Gier hervorrufen. 

Wenn er mit dem Auge eine Form sieht (etc.), ist er be-

gierig nach ihr, wenn sie angenehm ist, lehnt sie ab, wenn 

sie unangenehm ist. Er lebt ohne verankerte Achtsamkeit 

auf den Körper, mit begrenztem Herzen und versteht die 

Herzensbefreiung, die Befreiung durch Weisheit, bei der 

jene üblen, unheilsamen Geisteszustände restlos aufhören, 

nicht der Wirklichkeit entsprechend. Derart in Zu- und 

Abneigung verwickelt, wie er ist, ergötzt er sich am Ge-

fühl, welches Gefühl er auch immer fühlen mag - ob an-

genehm oder schmerzhaft oder weder-schmerzhaft-noch-

angenehm - heißt es willkommen und hält sich daran fest. 

Weil er dies tut, erscheint Ergötzen (nandi) in ihm. Ergöt-

zen an Gefühlen ist Anhaftung. Bedingt durch Anhaften 

ist Werden; bedingt durch Werden ist Geburt; bedingt 

durch Geburt entstehen Altern und Tod, Sorge, Klagen, 

Schmerz, Trauer und Verzweiflung. So ist der Ursprung 

dieser ganzen Masse von dukkha.“ (M 38) 

 

Ajahn Buddhadāsa kommentiert: „Diese Passage zeigt zu-

nächst, dass das Kind reif genug sein muss, um das Festhal-

ten an vedanā zu erfahren, damit der Strom von paṭiccasa-

muppāda im Geist des Kindes durch die Kraft der Unwissen-

heit aufsteigen kann. Zweitens zeigt die Passage deutlich, 

dass Werden und Geburt erst nach dem Festhalten an vedanā 

entstehen und nicht unmittelbar bei der Geburt aus dem Mut-

terleib, wie es allgemein in der Sprache der Alltagsmenschen 

verstanden wird. Diese Passage verwendet die Sprache von 



Quellentexte     253 

paṭiccasamuppāda, das heißt die Dhamma-Sprache. Bhava 

und jāti entstehen jedes Mal, wenn man sich an vedanā 

klammert. In der Dhamma-Sprache kommen Altern und Tod 

sogar für ein Kind vor, d. h. die schwerwiegenden Probleme, 

die mit der Bedeutung von „Altern und Tod“ verbunden sind, 

die wirklich dukkha verursachen, wenn es sich daran festhält, 

so dass sie Macht über den Geist des Kindes haben.“ 

 

 

Wie man Nicht-Wissen nicht mehr ernährt 

 

Nicht-Wissen ist sowohl falsches Wissen als auch die Abwe-

senheit von wahrem Wissen. Ein Anfang des Nicht-Wissens 

kann nicht gefunden werden. Jedoch kann Nicht-Wissen als 

bedingtes Phänomen im Bezugsrahmen von idappaccayatā 

untersucht werden. Füttert man Nicht-Wissen nimmt es zu; 

hört man auf es zu füttern, verhungert es.  

 

„Nicht lässt sich ein erster Anfang der Unwissenheit 

(avijjā) derart erkennen, als ob Unwissenheit vordem nicht 

dagewesen und erst später entstanden wäre. Wohl aber 

lässt sich erkennen, dass die Unwissenheit eine bestimmte 

Bedingung hat (idapaccayā). Auch die Unwissenheit, sage 

ich, hat eine sie ernährende Bedingung (sāhāram), ist 

nicht ohne solche Bedingung. Und was ist die ernährende 

Bedingung der Unwissenheit? Die fünf Hemmungen 

(nīvaraṇā), hätte man zu antworten. 

 

Doch auch die fünf Hemmungen, sage ich, haben eine sie 

ernährende Bedingung, sind nicht ohne solche Bedingung. 

Und was ist die ernährende Bedingung der fünf Hemmun-

gen? Der dreifach üble Wandel (in Werken, Worten und 

Gedanken) (duccaritāna), hätte man zu antworten. 

 

Doch auch der dreifach üble Wandel, sage ich, hat eine ihn 

ernährende Bedingung, ist nicht ohne solche Bedingung. 



254     Unter dem Bodhibaum 

Und was ist die Bedingung des dreifach üblen Wandels? 

Das Ungezügeltsein der Sinne (indriyaasaṁvarassa), hätte 

man zu antworten. 

 

Doch auch das Ungezügeltsein der Sinne, sage ich, hat ei-

ne es ernährende Bedingung, ist nicht ohne solche Bedin-

gung. Und was ist die Bedingung für das Ungezügeltsein 

der Sinne? Unachtsamkeit und Unbesonnenheit 

(asatāsampajaññassa), hätte man zu antworten. 

 

Doch auch Unachtsamkeit und Unbesonnenheit, sage ich, 

haben eine sie ernährende Bedingung, sind nicht ohne sol-

che Bedingung. Und was ist die Bedingung für Unacht-

samkeit und Unbesonnenheit? Unweises Nachdenken 

(ayonisomanasikāra), hätte man zu antworten. 

 

Doch auch das unweise Nachdenken, sage ich, hat eine es 

ernährende Bedingung, ist nicht ohne solche Bedingung. 

Und was ist die Bedingung des unweisen Nachdenkens? 

Vertrauenslosigkeit (assaddhiyassa), hätte man zu antwor-

ten. 

 

Doch auch die Vertrauenslosigkeit, sage ich, hat eine sie 

ernährende Bedingung, ist nicht ohne solche Bedingung. 

Und was ist die Bedingung der Vertrauenslosigkeit? Das 

Hören falscher Lehren (asaddhammassavanassa), hätte 

man zu antworten. 

 

Doch auch das Hören falscher Lehren, sage ich, hat eine es 

ernährende Bedingung, ist nicht ohne solche Bedingung. 

Und was ist die Bedingung für das Hören falscher Lehren? 

Der Umgang mit schlechten Menschen (asappurisas-

aṁsevo), hätte man zu antworten. 

 



Quellentexte     255 

Der Umgang mit schlechten Menschen also, ihr Mönche, 

einmal zustande gekommen, führt zum Hören falscher 

Lehren. Das Hören falscher Lehren, einmal zustande ge-

kommen, führt zur Vertrauenslosigkeit. Die Vertrauenslo-

sigkeit, einmal zustande gekommen, führt zu unweisem 

Nachdenken. Unweises Nachdenken, einmal zustande ge-

kommen, führt zu Unachtsamkeit und Unbesonnenheit. 

Unachtsamkeit und Unbesonnenheit, einmal zustande ge-

kommen, führen zum Ungezügeltsein der Sinne. Das Un-

gezügeltsein der Sinne, einmal zustande gekommen, führt 

zum dreifach üblen Wandel. Der dreifach üble Wandel, 

einmal zustande gekommen, führt zum Auftreten der fünf 

Hemmungen. Die fünf Hemmungen, wenn aufgetreten, 

führen zur Unwissenheit.“ (AN, X, 61) 

 

 

Das Zusammenbrauen/Gestalten (saṅkhāra) 

 

Von den verschieden interpretierten Begriffen des paṭiccasa-

muppāda, ist saṅkhāra der entscheidende für das jeweilige 

Verständnis. Eine Sichtweise verortet Nicht-Wissen und 

saṅkhāra in ein vergangenes Leben. Für Ajahn Buddhadāsa 

jedoch treten sie ständig in unserem täglichen Leben auf und 

entfalten ihre Wirkung. 

 

„Und warum, ihr Mönche sprecht ihr von ‘Gestaltungen’ 

(sankhāra)? Weil sie ein Gestaltetes gestalten (sankhatam 

abhisankharonti), daher heißt es ‘Gestaltungen’. 

Und was für ein Gestaltetes gestalten sie? Form, (die 

ein) Gestaltetes (ist), gestalten sie zur Form; Gefühl, (das 

ein) Gestaltetes (ist), gestalten sie zum Gefühl; Wahrneh-

mung, (die ein) Gestaltetes (ist), gestalten sie zur Wahr-

nehmung; Gestaltungen, (die ein) Gestaltetes (sind), ge-

stalten sie zu Gestaltungen; Bewusstsein, (das ein) Gestal-

tetes (ist), gestalten sie zu Bewusstsein. Weil sie Gestalte-

tes gestalten, daher heißt es ‘Gestaltungen’.“ (SN 22, 79) 



256     Unter dem Bodhibaum 

 

 

Erkennt den subtilen Unterschied zwischen zwei Kon-

taktebenen 

 

Zwei Aspekte oder Ebenen des Kontakts sind eine der vielen 

Feinheiten von paṭiccasamuppāda. Diese Erkenntnis wird 

durch die in den folgenden Passagen getroffenen Unterschei-

dungen deutlich. Sinneserfahrung an sich ist nicht unbedingt 

dukkha. Verlangen manifestiert sich durch Bezeichnungen 

oder Bedeutungen, die auf Eigenschaften und Zeichen basie-

ren. 

 

„Es gibt, Götterkönig, durch das Auge ins Bewusstsein 

tretende Formen, durch das Ohr ins Bewusstsein tretende 

Töne, durch die Nase ins Bewusstsein tretende Düfte, 

durch die Zunge ins Bewusstsein tretende Säfte, durch den 

Körper ins Bewusstsein tretende Gegenstände, durch das 

Denken ins Bewusstsein tretende Dinge, die ersehnten, ge-

liebten, entzückenden, angenehmen, dem Begehren ent-

sprechenden, reizenden. Wenn der Mönch sich darüber 

freut, sie begrüßt, sich darauf stützt, dann ist sein Be-

wusstsein dadurch daran gebunden. Mit Ergreifen kommt 

der Mönch nicht zur Wahnerlöschung. Dies ist nun der 

Grund, dies ist die Ursache, dass da einige Wesen zu Leb-

zeiten nicht zur Wahnerlöschung gelangen. 

Es gibt, Götterkönig, durch das Auge, das Ohr, die Na-

se, die Zunge, den Körper, den Geist ins Bewusstsein tre-

tende Formen, Töne, Düfte, Säfte, Gegenstände, Dinge, 

die ersehnten, geliebten, entzückenden, angenehmen, dem 

Begehren entsprechenden, reizenden. Wenn sich der 

Mönch darüber nicht freut, sie nicht begrüßt, sich nicht da-

rauf stützt, dann ist sein Bewusstsein dadurch nicht ge-

bunden: er ergreift sie nicht. Nicht ergreifend kommt der 

Mönch zur Wahnerlöschung. Das ist der Grund, das ist die 



Quellentexte     257 

Ursache, dass da einige Wesen noch zu Lebzeiten zur 

Wahnerlöschung gelangen.“ (SN 35, 118) 

 

„Was meinst du, Mālunkyaputto, wenn du weder jetzt 

noch früher durch das Auge ins Bewusstsein tretende 

Formen gesehen hast oder siehst oder sehen möchtest, gibt 

es dann bei dir Wille oder Reiz oder Vorliebe dazu?“ 

„Gewiss nicht, Herr.“ 

„Und ebenso ist es mit den anderen Sinnen. Hier wird 

für dich bei den Dingen, die gesehen, gehört, erlebt, be-

wusst geworden sind, das Gesehene nur Gesehenes sein, 

das Gehörte nur Gehörtes sein, das Erlebte nur Erlebtes 

sein, das Bewusstgewordene nur Bewusstgewordenes sein. 

Wenn es so sein wird, dann gibt es für dich kein Dabei. 

Gibt es kein Dabei, so gibt es für dich auch kein Darin. 

Gibt es für dich, Mālunkyaputto, kein Darin, dann gibt es 

kein Diesseits, kein Jenseits, kein Dazwischen. Das eben 

ist das Ende des Leidens.“ (SN 35, 95) 

 

„‘Durch Verlangen bedingt ist Suchen’, wenn das so ge-

sagt wird, soll man, Ānanda, das in dieser Weise verste-

hen, wie Suchen durch Verlangen bedingt ist: Wenn es 

aber das Verlangen nicht gäbe, ganz und gar nicht, nir-

gendwo, in keiner Weise, nirgends, zum Beispiel: Verlan-

gen nach Sinnesgenüssen, Verlangen nach Werden, Ver-

langen nach Nicht-Werden. Wenn dieses Verlangen über-

haupt nicht wäre, wenn dieses Verlangen ausgetilgt wäre, 

könnte dann Suchen erscheinen?“ 

„Nein, das nicht, Verehrungswürdiger.“ 

„Daher, Ānanda, ist dies der Grund, ist dies die Ursa-

che, ist dies die Entstehung, ist dies die Bedingung für das 

Suchen, nämlich das Verlangen. Darüber hinaus können 

wir sagen, dass diese beiden Aspekte des Verlangens - die 

Aufrechterhaltung der Zyklen der Ego-Geburt und das 

Streben nach Genuss - beide dieselbe Quelle im vedanā 



258     Unter dem Bodhibaum 

haben; Das heißt, vedanā ist die Quelle für das Entstehen 

beider Arten von Verlangen. 

„‘Durch Kontakt bedingt ist vedanā, wenn das so ge-

sagt wird, soll man das in dieser Weise verstehen, wie ve-

danā durch Kontakt bedingt ist: Wenn es aber Kontakt 

nicht gäbe, ganz und gar nicht, nirgendwo, in keiner Wei-

se, nirgends, zum Beispiel: Sehkontakt, Hörkontakt, 

Riechkontakt, Schmeckkontakt, Tastkontakt, Denkkon-

takt. Wenn Kontakt überhaupt nicht wäre, wenn Kontakt 

ausgetilgt wäre, könnte dann vedanā erscheinen?“ 

„Nein, das nicht, Verehrungswürdiger.“ 

„Daher, Ānanda, ist dies der Grund, ist dies die Ursa-

che, ist dies die Entstehung, ist dies die Bedingung für ve-

danā, nämlich Kontakt. 

„‘Durch Name-Form bedingt ist Kontakt‘, wenn das so 

gesagt wird, soll man das in dieser Weise verstehen, wie 

Kontakt durch Name-Form bedingt ist: Die Beschreibung 

einer  Name-Gruppe hängt von Eigenschaften, Merkma-

len, Zeichen und Symbolen ab. Wenn diese Eigenschaften, 

Merkmale, Zeichen und Symbole nicht existieren, könnte 

dann jemals ein bezeichnender Kontakt (adhivacanasam-

phasso) in Bezug auf eine Form-Gruppe erkannt werden?“ 

„Nein, das nicht, Verehrungswürdiger.“ 

„Wenn durch die Bezeichnung eine Form-Gruppe er-

scheint, durch welche Eigenschaften, durch welche 

Merkmale, durch welche Zeichen, durch welche Symbole 

auch immer, wenn diese Eigenschaften, diese Merkmale, 

diese Zeichen, diese Symbole überhaupt nicht wären, 

könnte man dann Kontakt durch reine Interaktion (paṭig-

hasamphasso) in einer Name-Gruppe erfahren werden?“ 

„Nein, das nicht, Verehrungswürdiger.“ 

„Wenn durch die Bezeichnung Name-Form erscheinen, 

durch welche Eigenschaften, durch welche Merkmale, 

durch welche Zeichen, durch welche Symbole auch im-

mer, wenn diese Eigenschaften, diese Merkmale, diese 



Quellentexte     259 

Zeichen, diese Symbole überhaupt nicht wären, könnte 

man dann bezeichnenden Kontakt und Kontakt durch reine 

Interaktion erfahren werden?“ 

„Nein, das nicht, Verehrungswürdiger.“ 

„Wenn durch die Bezeichnung Name-Form erscheint, 

durch welche Eigenschaften, durch welche Merkmale, 

durch welche Zeichen, durch welche Symbole auch im-

mer, wenn diese Eigenschaften, diese Merkmale, diese 

Zeichen, diese Symbole überhaupt nicht wären, könnte 

dann Kontakt stattfinden?“ 

„Nein, das nicht, Verehrungswürdiger.“ 

„Daher, Ānanda, ist dies der Grund, ist dies die Ursa-

che, ist dies die Entstehung, ist dies die Bedingung für 

Kontakt, nämlich Name-Form.“ (DN 15) 

 

 

Ohne Schulung bleiben wir in vedanā stecken und häufen 

schädliche Tendenzen an 

 

Wir alle erleben die Bandbreite angenehmer, schmerzhafter 

und weder-schmerzhafter-noch-angenehmer vedanā. Wir 

können im vedanā, das wir erleben, stecken bleiben und un-

gesunde Tendenzen verstärken, die das Leiden aufrechterhal-

ten. Die Weisen bleiben nicht stecken, hegen keine Tenden-

zen und lassen das Leid nicht andauern. 

 

„Der unerfahrene gewöhnliche Mensch, ihr Mönche, emp-

findet ein Wohlgefühl, empfindet ein Wehgefühl, empfin-

det ein Weder-weh-noch-wohl-Gefühl. Auch der erfahrene 

edle Jünger, ihr Mönche, empfindet ein Wohlgefühl, emp-

findet ein Wehgefühl, empfindet ein Weder-weh-noch-

wohl-Gefühl. Was ist da nun die Besonderheit, was die 

Verschiedenheit, was der Unterschied zwischen einem er-

fahrenen edlen Jünger und einem unerfahrenen gewöhnli-

chen Menschen?“  



260     Unter dem Bodhibaum 

„‘Im Erhabenen wurzelt für uns die Lehre. Möge der 

Erhabene uns belehren’.“ 

„Wird da der unbelehrte gewöhnliche Mensch von ei-

nem Wehgefühl getroffen, dann ist er traurig, beklommen, 

er jammert, schlägt sich stöhnend an die Brust, gerät in 

Verwirrung. So empfindet er zwei Gefühle: ein körperli-

ches und ein gemüthaftes. 

Gleichwie, wenn da ein Mann von einem Pfeil ange-

schossen würde, und er würde dann noch von einem zwei-

ten Pfeil angeschossen. Da wurde dieser Mensch die Ge-

fühle von zwei Pfeilen empfinden. 

Ebenso nun auch, wenn der unbelehrte gewöhnliche 

Mensch, von einem Wehgefühl getroffen, traurig, be-

klommen ist, jammert, sich stöhnend an die Brust schlägt, 

in Verwirrung gerät, dann empfindet er zwei Gefühle, ein 

körperliches und ein gemüthaftes. Ist er von einem Weh-

gefühl getroffen worden, so leistet er Widerstand. Dann 

wird in ihm, der dem Wehgefühl Widerstand leistet, der 

Hang zum Widerstand gegen das Wehgefühl angelegt. 

Wird er nun von einem Wehgefühl getroffen, dann genießt 

er Sinnenwohl. Und warum? Nicht kennt ja der unerfahre-

ne gewöhnliche Mensch eine andere Entrinnung vor dem 

Wehgefühl als Sinnenwohl. Dann wird in ihm, der Sin-

nenwohl genießt, der Hang zum Reiz angelegt. Er kennt 

nicht der Wirklichkeit gemäß der Gefühle Aufgang und 

Untergang, Labsal, Elend und Entrinnung. Dann wird in 

ihm, der der Gefühle Aufgang und Untergang, Labsal, 

Elend und Entrinnung nicht der Wirklichkeit gemäß er-

kennt, beim Weder-weh-noch-wohl-Gefühl der Hang zum 

Unwissen angelegt. Fühlt er nun ein Wohlgefühl, da fühlt 

er es als Gefesselter; fühlt er ein Wehgefühl, so fühlt er es 

als Gefesselter; fühlt er ein Weder-weh-noch-wohl-

Gefühl, so fühlt er es als Gefesselter. Den nennt man einen 

unerfahrenen gewöhnlichen Menschen. Gefesselt ist er 

durch Geburt, Alter und Sterben, durch Trauer, Jammer, 



Quellentexte     261 

Schmerz, Trübsal und Verzweiflung. Gefesselt ist er, sag’ 

ich, ans Leiden 

Wird aber der erfahrene edle Jünger von einem Wehge-

fühl getroffen, dann ist er nicht traurig, beklommen, jam-

mert nicht, schlägt sich nicht stöhnend an die Brust, gerät 

nicht in Verwirrung. So empfindet er nur ein Gefühl, ein 

körperliches, kein gemüthaftes. 

Gleichwie, wenn da ein Mann von einem Pfeil ange-

schossen würde, aber kein zweiter Pfeil würde nach ihm 

geschossen. Dieser Mensch wird also nur das Gefühl von 

einem Pfeil empfinden. Ebenso nun auch, wenn der be-

lehrte edle Jünger von einem Wehgefühl getroffen wird, 

dann ist er nicht traurig, beklommen, jammert nicht, 

schlägt sich nicht stöhnend an die Brust, gerät nicht in 

Verwirrung: Nur ein Gefühl empfindet er, ein körperli-

ches, kein gemüthaftes. 

Ist er von einem Wehgefühl getroffen worden, da leistet 

er keinen Widerstand. Dann wird in ihm, der dem Wehge-

fühl keinen Widerstand leistet, beim Wehgefühl kein Hang 

zum Widerstand angelegt. Wird er nun von einem Wehge-

fühl getroffen, so genießt er nicht das Sinnenwohl. Und 

warum? Es kennt ja der erfahrene edle Jünger eine andere 

Entrinnung vor dem Wehgefühl als sinnliches Wohl. Dann 

wird in ihm, der Sinnenwohl nicht genießt, kein Hang zum 

Reiz angelegt. Er kennt ja der Wirklichkeit gemäß der Ge-

fühle Aufgang und Untergang, Labsal, Elend und Entrin-

nung. Und weil er der Gefühle Aufgang und Untergang, 

Labsal, Elend und Entrinnung der Wirklichkeit gemäß 

kennt, wird von ihm beim Weder-wehe-noch-wohl-Gefühl 

kein Hang zum Unwissen angelegt. Fühlt er nun ein 

Wohlgefühl, so fühlt er es als Entfesselter; fühlt er ein 

Wehgefühl, so fühlt er es als Entfesselter; fühlt er ein We-

der-weh-noch-wohl-Gefühl, so fühlt er es als Entfesselter. 

Den nennt man, ihr Mönche, einen edlen Jünger: Entfes-

selt ist er von Geburt, Altern und Sterben, von Trauer, 



262     Unter dem Bodhibaum 

Jammer, Schmerz, Trübsal und Verzweiflung. Entfesselt 

ist er, sag’ ich, vom Leiden.“ (SN 36, 6) 

 

 

Diejenigen, die Dhamma nicht verstehen, sammeln reak-

tive Tendenzen an 

 

Lehren über das abhängige gemeinsame Entstehen von 

dukkha nehmen viele Formen an. Lehren über die Sinne, Sin-

neskontakt und begleitende vedanā sind immer zentral und 

liefern wichtige Praxishinweise. In dieser Passage führt das 

Schwelgen in solchen vedanā aufgrund mangelnder Acht-

samkeit zu einer Anhäufung von Mustern aus Lust, Abnei-

gung und Unwissenheit, die das Entstehen von wahrem Wis-

sen und Befreiung behindern. Somit setzt sich das Leiden 

durch die Gewöhnung an diese drei grundlegenden toxischen 

Energien fort. Diese Muster in uns selbst zu beobachten, ist 

eine wesentliche Praxis. 

 

„Ihr Bhikkhus, abhängig vom Auge und Formen entsteht 

Sehbewusstsein; das Zusammentreffen der drei ist Kon-

takt; durch den Kontakt bedingt entsteht das als ange-

nehm, schmerzhaft oder weder-schmerzhaft-noch-

angenehm Gefühlte. Wenn man von einem angenehmen 

Gefühl berührt wird, falls man sich dann daran ergötzt, es 

willkommen heißt und daran hängenbleibt, dann liegt die 

Neigung zur Begierde zugrunde. Wenn man von einem 

schmerzhaften Gefühl berührt wird, falls man dann be-

kümmert ist, trauert und klagt, weint, sich die Brust 

schlägt und zerrüttet wird, dann liegt die Neigung zur Ab-

neigung zugrunde. Wenn man von einem weder-

schmerzhaften-noch-angenehmen Gefühl berührt wird, 

falls man dann den Ursprung, das Verschwinden, die Be-

friedigung, die Gefahr und das Entkommen in Bezug auf 



Quellentexte     263 

jenes Gefühl nicht der Wirklichkeit entsprechend versteht, 

dann liegt die Neigung zur Unwissenheit zugrunde.  

Ihr Bhikkhus, dass man hier und jetzt dukkha ein Ende 

bereiten wird, ohne die Neigung zur Begierde nach ange-

nehmem Gefühl zu überwinden, ohne die Neigung zur 

Abneigung gegenüber schmerzhaftem Gefühl zu vernich-

ten, ohne die Neigung zur Unwissenheit in Bezug auf we-

der-schmerzhaftes-noch-angenehmes Gefühl auszurotten, 

ohne Unwissenheit zu überwinden und wahres Wissen zu 

erwecken - dies ist unmöglich.“ (Desgleichen für die an-

deren Sinnesmedien - MN 148)  

 

 

Die vier veredelnden Wahrheiten von paṭiccasamuppāda  

 

Diese Passage verbindet ausdrücklich Buddhas Kernlehrrah-

men der vier edlen Wahrheiten mit paṭiccasamuppāda so-

wohl im Entstehungs- als auch im Erlöschensmodus. Hier 

weist er auch darauf hin, dass diese Lehren für verkörperte, 

empfindende Wesen gelten. Diese Lehren sind keine abstrak-

ten metaphysischen Sätze; Sie sind eine praktische Anleitung 

für diejenigen, die die Konsequenzen erkennen, die es hat, 

lebendig und empfindungsfähig zu sein. 

 

„‘Dies sind die vier edlen Wahrheiten’, so wurde von mir 

die Lehre verkündet, die einwandfrei ist, ohne Makel, 

vorwurfsfrei, ungetadelt von Asketen, Priestern und Ver-

ständigen. Mit Bezug worauf wurde dies gesagt? Abhän-

gig von den sechs Elementen findet der Eintritt ins Dasein 

statt. Wo aber Eintritt ins Dasein ist, da gibt es Name-

Form. Durch Name-Form aber bedingt sind die sechs 

Sinnengrundlagen (salāyatana), durch die sechs Sinnen-

grundlagen bedingt ist der Sinneneindruck (phassa), durch 

den Sinneneindruck bedingt ist das Gefühl (vedanā). Mit 

Hinsicht auf den Fühlenden aber lehre ich, was Leiden ist, 

was die Entstehung des Leidens ist, was die Erlöschung 



264     Unter dem Bodhibaum 

des Leidens ist und was der Pfad ist, der zur Erlöschung 

des Leidens führt. 

 

Was aber ist die edle Wahrheit vom Leiden? Geburt ist 

Leiden, Alter ist Leiden, Krankheit ist Leiden, Sterben ist 

Leiden; Sorge, Jammer, Schmerz, Trübsal und Verzweif-

lung sind Leiden; nicht erlangen, was man begehrt, ist 

Leiden. Kurz gesagt, die fünf Gruppen des Anhaftens sind 

Leiden. Das nennt man die edle Wahrheit vom Leiden. 

 

Was aber ist die edle Wahrheit von der Entstehung des 

Leidens? Durch Nichtwissen bedingt sind Zusammen-

brauungen; durch Zusammenbrauungen bedingt ist Be-

wusstsein; durch Bewusstsein bedingt ist Name-Form; 

durch Name-Form die sechs Sinnesmedien; durch die 

sechs Sinnesmedien Kontakt; durch Kontakt Gefühl; durch 

Gefühl Begehren; durch Begehren Anhaften; durch Anhaf-

ten Werden; durch Werden Geburt; durch Geburt aber be-

dingt entstehen Alter und Sterben, Sorge, Jammer, 

Schmerz, Trübsal und Verzweiflung. So kommt es zur 

Entstehung dieser ganzen Leidensfülle. Das nennt man die 

edle Wahrheit von der Entstehung des Leidens. 

 

Was aber ist die edle Wahrheit von der Erlöschung des 

Leidens? Durch die restlose Aufhebung und Erlöschung 

des Nichtwissens kommt es zum Erlöschen der Zusam-

menbrauungen; durch Erlöschen der Zusammenbrauungen 

kommt es zum Erlöschen des  Bewusstseins; durch Erlö-

schung des Bewusstseins kommt es zum Erlöschen von 

Name-Form; durch Erlöschen von Name-Form kommt es 

zum Erlöschen der sechs Sinnesmedien; durch Erlöschen 

der sechs Sinnesmedien kommt es zum Erlöschen des 

Kontakts; durch Erlöschen des Kontakts kommt es zum 

Erlöschen des Gefühls; durch Erlöschen des Gefühls 

kommt es zum Erlöschen des Begehrens; durch Erlöschen 



Quellentexte     265 

des Begehrens kommt es zum Erlöschen des Anhaftens; 

durch Erlöschen des Anhaftens kommt es zum Erlöschen 

des Werdens; durch Erlöschen des Werdens kommt es 

zum Erlöschen der Geburt; durch Erlöschen der Geburt er-

löschen Altern und Sterben, Sorge, Jammer, Schmerz, 

Trübsal und Verzweiflung. So kommt es zum Erlöschen 

dieser ganzen Leidensfülle. Das nennt man die edle Wahr-

heit von der Erlöschung des Leidens. 

 

Was aber ist die edle Wahrheit von dem zur Leidenserlö-

schung führenden Pfad? Eben dieser edle achtfache Pfad 

ist es, nämlich: rechte Ansicht, rechte Gesinnung, rechte 

Rede, rechtes Tun, rechter Lebensunterhalt, rechte An-

strengung, rechte Achtsamkeit und rechte Sammlung. Das 

ist die edle Wahrheit von dem zur Leidenserlöschung füh-

renden Pfad.“ (AN III, 62) 

 

 

„Wer wird geboren?“ ist keine nützliche Frage 

 

„Was aber ist nun, Herr, Alter und Tod (jarāmaraṇa), und 

für wen gibt es Alter und Tod?“ 

„Die Frage ist nicht richtig,“ erwiderte der Erhabene. 

„Wenn man sagte: „was ist Alter und Tod, und für wen 

gibt es Alter und Tod?“ - oder wenn man, sagte: „Alter 

und Tod ist das eine und ein anderes ist der, für den es Al-

ter und diesen Tod gibt,“ so wäre beides ein und dasselbe, 

nur der Ausdruck wäre verschieden. Wenn die Anschau-

ung besteht, Seele (jiva) und Leib (sarīra) seien dasselbe, 

so gibt es keinen heiligen Wandel; oder wenn die An-

schauung besteht, eines sei die Seele, und ein anderes sei 

der Leib, so gibt es keinen heiligen Wandel. Diese beiden 

Enden vermeidend, verkündet in der Mitte der Tathāgata 

die wahre Lehre: aus der Geburt als Ursache entstehen Al-

ter und Tod.“ 



266     Unter dem Bodhibaum 

„Was aber ist nun, Herr, die Geburt (jati), und für wen 

gibt es Geburt?“ 

„Die Frage ist nicht richtig,“ erwiderte der Erhabene. 

„Wenn man sagte: „was ist die Geburt, und für wen gibt es 

Geburt?“ - oder wenn man sagte: „eines ist die Geburt, 

und ein anderes ist der, für den es Geburt gibt“, so wäre 

beides ein und dasselbe, nur der Ausdruck wäre verschie-

den. Wenn die Anschauung besteht, Seele und Leib seien 

dasselbe, so gibt es keinen heiligen Wandel; oder wenn die 

Anschauung besteht, eines sei die Seele, und ein anderes 

sei der Leib, so gibt es keinen heiligen Wandel. Diese bei-

den Enden vermeidend, verkündet in der Mitte der 

Tathāgata die wahre Lehre: aus dem Werden als Ursache 

entsteht die Geburt. 

„Was aber ist nun, Herr, Werden (bhava), und für wen 

gibt es Werden?“ 

„Die Frage ist nicht richtig,“ erwiderte der Erhabene. 

„Wenn man sagte: „was ist Werden, und für wen gibt es 

Werden?“ - oder wenn man sagte: „eines ist Werden, und 

ein anderes ist der, für den es Werden gibt“, so wäre bei-

des ein und dasselbe, nur der Ausdruck wäre verschieden. 

Wenn die Anschauung besteht, Seele und Leib seien das-

selbe, so gibt es keinen heiligen Wandel; oder wenn die 

Anschauung besteht, eines sei die Seele, und ein anderes 

sei der Leib, so gibt es keinen heiligen Wandel. Diese bei-

den Enden vermeidend, verkündet in der Mitte der 

Tathāgata die wahre Lehre: aus Anhaften als Ursache ent-

steht Werden. - Aus Begehren als Ursache entsteht Anhaf-

ten - aus Gefühl als Ursache entsteht Begehren - aus Kon-

takt als Ursache entsteht Gefühl - aus den sechs Sinnes-

medien als Ursache entsteht Kontakt - aus Name-Form als 

Ursache entstehen die sechs Sinnesmedien - aus Bewusst-

sein als Ursache entsteht Name-Form - aus Zusammen-

brauungen als Ursache entsteht Bewusstsein.“ 



Quellentexte     267 

„Was aber sind nun, Herr, die Zusammenbrauungen 

(saṅkhārā) und für wen gibt es diese Zusammenbrauun-

gen?“ 

„Die Frage ist nicht richtig,“ erwiderte der Erhabene. 

„Wenn man sagte: „was sind die Zusammenbrauungen, 

und für wen gibt es die Zusammenbrauungen?“ - oder 

wenn man sagte: „eines sind die Zusammenbrauungen, 

und ein anderes ist der, für den es die Zusammenbrauun-

gen gibt“, so wäre beides ein und dasselbe, nur der Aus-

druck wäre verschieden. Wenn die Anschauung besteht, 

Seele und Leib seien dasselbe, so gibt es keinen heiligen 

Wandel; oder wenn die Anschauung besteht, eines sei die 

Seele, und ein anderes sei der Leib, so gibt es keinen hei-

ligen Wandel. Diese beiden Enden vermeidend, verkündet 

in der Mitte der Tathāgata die wahre Lehre: aus dem 

Nichtwissen als Ursache entstehen die Zusammenbrauun-

gen. 

Nach dem restlosen Verschwinden aber und der Aufhe-

bung des Nichtwissens werden alle seine Verrenkungen, 

Verzerrungen und unruhigen Seitensprünge, welche im-

mer es seien, (nämlich): ,was ist Alter und Tod und für 

wen gibt es Alter und Tod gibt?’ - oder: ,Seele und Leib 

sind ein und dasselbe’ - oder: ,eines ist die Seele und ein 

anderes ist der Leib.’ - (desgl. für Geburt - Werden - An-

haften - Begehren - Gefühl - Kontakt - die sechs Sinnes-

medien - Name-Form - Bewusstsein) - Zusammenbrauun-

gen werden aufhören, an den Wurzeln abgeschnitten, aus-

gerodet und vernichtet, so dass sie künftighin nicht mehr 

dem Gesetz des Wiederentstehens unterworfen sind.“  

(SN 12, 35) 

 

 



268     Unter dem Bodhibaum 

Wie man die upādānakkhandha in diesem Leben löscht 

 

Buddha weist darauf hin, wie die Aggregate des Lebens zu-

sammen mit Anhaften persönlich genommen werden und wie 

dieser Prozess Leiden darstellt. In der Umkehr zeigt er, wie 

das Erlöschen von dukkha im Entfernen oder der Preisgabe 

des leidenschaftlichen Verlangens in Bezug auf die up-

ādānakkhandha zu finden ist. Ajahn Buddhadāsa versteht 

dies als weiteren Beleg, dass das Ziel des Buddha die Befrei-

ung in diesem Leben war: zu sterben (den Prozess der ego-

zentrischen Wiedergeburt zu stoppen) bevor man stirbt (den 

körperlichen Tod). 

 

„Freunde, gerade so wie Raum, der durch Holz und Klet-

terpflanzen, Gras und Lehm bedingt ist, als ‘Haus’ be-

zeichnet wird, genauso wird Raum, der durch Knochen 

und Sehnen, Fleisch und Haut bedingt ist, als ‘Form’ be-

zeichnet. 

Wenn, Freunde, innerlich das Auge intakt ist, aber kei-

ne äußeren Formen in seine Reichweite kommen, und kei-

ne passende Hinwendung (samannāhāro) vorhanden ist, 

dann gibt es kein Erscheinen des zugehörigen Bewusst-

seinsanteils (viññāṇabhāgassa). Wenn innerlich das Auge 

intakt ist, und äußere Formen in seine Reichweite kom-

men, aber keine passende Hinwendung vorhanden ist, 

dann gibt es kein Erscheinen des zugehörigen Bewusst-

seinsanteils. Aber wenn innerlich das Auge intakt ist, und 

äußere Formen in seine Reichweite kommen, und passen-

de Hinwendung vorhanden ist, dann gibt es das Erschei-

nen des zugehörigen Bewusstseinsanteils. 

Jegliche Form, die auf solche Weise entstanden ist, 

wird der Ansammlung Form, an der angehaftet wird 

(rūpupādānakkhandha), zugeordnet. Jegliches Gefühl Ge-

fühl, das auf solche Weise entstanden ist, wird der An-

sammlung Gefühl, an der angehaftet wird (vedanupādāna-



Quellentexte     269 

kkhandha), zugeordnet. Jegliche Wahrnehmung, die auf 

solche Weise entstanden ist, wird der Ansammlung Wahr-

nehmung, an der angehaftet wird (saññupādānakkhand-

ha), zugeordnet. Jegliche willentliche Gestaltungen, die 

auf solche Weise entstanden sind, werden der Ansamm-

lung Gestaltungen, an der angehaftet wird (saṅkhār-

upādānakkhandha), zugeordnet. Jegliches Sinnesbewusst-

sein, das auf solche Weise entstanden ist, wird der An-

sammlung Bewusstsein, an der angehaftet wird 

(viññāṇupādānakkhandha), zugeordnet. Er versteht so: 

‘Auf diese Weise, in der Tat, kommt das Einschließen, 

Einsammeln und Anhäufen in diese fünf Ansammlungen, 

an denen angehaftet wird, zustande. (MN 28) 

 

 

Wer ist schuld an Freud und Leid? 

 

„Zur Seite sitzend sprach dann der Bettelgänger Timba-

ruka zu dem Erhabenen also: „Ist etwa Lust und Leiden, 

Herr Gotama, selbst verursacht?“ 

„Nicht so (sollst du sprechen), Timbaruka.“ erwiderte 

der Erhabene.  

„Oder aber ist Lust und Leiden von einem anderen ver-

ursacht?“ 

„Nicht so (sollst du sprechen), Timbaruka.“ erwiderte 

der Erhabene.  

 “Ist etwa Lust und Leiden sowohl selbst verursacht als 

auch von einem anderen verursacht?“ 

„Nicht so (sollst du sprechen), Timbaruka.“ erwiderte 

der Erhabene.  

„Oder aber ist Lust und Leiden nicht selbstbewirkt und 

auch nicht von einem anderen bewirkt, sondern durch Zu-

fall entstanden?“ 

Nicht so (sollst du sprechen), Timbaruka.“ erwiderte 

der Erhabene.  

„Gibt es also überhaupt keine Lust und kein Leiden?“ 



270     Unter dem Bodhibaum 

„Es ist nicht so, Timbaruka, dass es keine Lust und kein 

Leiden gibt; es gibt wohl Lust und Leiden.“  

„Kennt also der Herr Gotama Lust und Leiden nicht 

und sieht es nicht?“ 

„Es ist nicht so, dass ich Lust und Leiden nicht kenne 

und nicht sehe; ich kenne Lust und Leiden wohl, ich sehe 

Lust und Leiden wohl, Timbaruka.“  

Auf die Frage ,ist etwa Lust und Leiden selbstverur-

sacht?’ antwortest du: ,nicht so (sollst du sprechen)’. Auf 

die Frage, oder aber ist Lust und Leiden von einem ande-

ren verursacht?’ antwortest du: ,nicht so (sollst du spre-

chen). Auf die Frage, ist etwa Lust und Leiden sowohl 

selbstverursacht als auch von einem anderen verursacht?’ 

antwortest du: ,nicht so (sollst du sprechen)’. Auf die Fra-

ge, ‘oder aber ist Lust und Leiden nicht selbstbewirkt und 

auch nicht von einem anderen bewirkt, sondern durch Zu-

fall entstanden?’ antwortest du: ,nicht so (sollst du spre-

chen). Auf die Frage, ‘gibt es also überhaupt keine Lust 

und kein Leiden?’ antwortest du: ,es ist nicht so, dass es 

keine Lust und kein Leiden gibt; es gibt wohl Lust und 

Leiden.’ Auf die Frage, kennt also der Herr Gotama Lust 

und Leiden nicht und sieht es nicht?’ antwortest du: ,es ist 

nicht so, dass ich Lust und Leiden nicht kenne und nicht 

sehe; ich kenne Lust und Leiden wohl, ich sehe Lust und 

Leiden wohl, Timbaruka.’ Es soll mir der Herr Gotama 

Lust und Leiden darlegen, es soll mir der Herr Gotama 

Lust und Leiden verkündigen.“  

„Behauptet man, Gefühl und der, der es fühlt, sind das 

selbe, so gibt es einen, der von Anbeginn da ist und seine 

Lust und sein Leiden sind selbstverursacht: so aber lehre 

ich nicht.  

Behauptet man, Gefühl ist das eine und der, der es 

fühlt, das andere, so ist für den, der von Gefühl betroffen 

ist, Lust und Leiden von einem anderen verursacht: so 

aber lehre ich nicht.  



Quellentexte     271 

Diese beiden Enden vermeidend, Timbaruka, verkündet 

in der Mitte der Tathāgata die wahre Lehre: „Aus dem 

Nichtwissen als Ursache entstehen die Zusammenbrauun-

gen; aus den Zusammenbrauungen als Ursache entsteht 

das Bewusstsein usw. Auf solche Art kommt der Ursprung 

der ganzen Masse des Leidens zustande. Aus dem restlo-

sen Verschwinden aber und der Aufhebung des Nichtwis-

sens folgt Aufhebung der Zusammenbrauungen; aus der 

Aufhebung der Zusammenbrauungen folgt Aufhebung des 

Bewusstseins usw. Auf solche Art kommt die Aufhebung 

der ganzen Masse des Leidens zustande.“ (SN 12, 18) 

 

 

Paṭiccasamuppāda, der über Paṭiccasamuppāda hinaus-

geht 

 

Eine der tiefgreifendsten Lehrreden im gesamten Pāli-Kanon 

zeichnet die paṭiccasamuppāda-Sequenz von der Unwissen-

heit bis zum dukkha nach und beschreibt dann, wie aus 

dukkha tiefgreifendes Wissen und Befreiung entstehen. Auch 

die Verwirklichung des Endes von dukkha ist eine Frage von 

Ursachen und Bedingungen, genau wie alles andere (fast), 

was wir erleben. Viele andere Lehrreden untersuchen diese 

Bedingungen für die Befreiung, aber nur diese bringt sie mit 

der Entstehungssequenz von dukkha in Verbindung. Der aus 

dukkha hervorgehende Glaube ist ein entscheidender Wende-

punkt. Diese Lehre ist der Inbegriff der vier erhabenen Wahr-

heiten Buddhas. 

 

„Bei dem Wissenden, behaupte ich, ihr Bhikkhus, bei dem 

Schauenden tritt die Vernichtung der Einflüsse (āsavas) 

ein, nicht bei dem Nichtwissenden, Nichtschauenden. 

Was aber muss man wissen, was muss man schauen, 

damit Vernichtung der Einflüsse eintritt? - So ist Form, so 

der Form Ursprung, so der Form Untergang; so ist Emp-

findung usw. -; so ist Wahrnehmung usw. -; so sind die 



272     Unter dem Bodhibaum 

Zusammenbrauungen usw. -; so ist Bewusstsein, so des 

Bewusstseins Ursprung, so des Bewusstseins Untergang. 

Das muss man wissen, das muss man schauen, damit Ver-

nichtung der Einflüsse eintritt. 

 

Das Wissen aber, das man von der Vernichtung der Ein-

flüsse (āsavakkhayañāṇa) besitzt; das hat, behaupte ich, 

seine Voraussetzung, es ist nicht ohne Voraussetzung. 

Welches ist aber, ihr Bhikkhus, für das Wissen von der 

Vernichtung (der Einflüsse) die Voraussetzung? Die Erlö-

sung (vimutti), muss man hierauf erwidern. Aber auch die 

Erlösung, behaupte ich, hat ihre Voraussetzung, ist nicht 

ohne Voraussetzung. 

Welches ist aber für die Erlösung die Voraussetzung? 

Das Verschwinden des Anhaftens (virāga), muss man hie-

rauf erwidern. Aber auch virāga, behaupte ich, hat seine 

Voraussetzung, ist nicht ohne Voraussetzung. 

Welches ist aber für virāga die Voraussetzung? Die 

Enttäuschung mit den Dingen des Anhaftens (nibbidā), 

muss man hierauf erwidern. Aber auch nibbidā, behaupte 

ich, hat seine Voraussetzung, ist nicht ohne Vorausset-

zung. 

Welches ist aber für nibbidā die Voraussetzung? Das 

Wissen und Schauen der (Dinge in ihrer) Wirklichkeit 

(yathābhūtañāṇadassana), muss man hierauf erwidern. 

Aber auch das Wissen und Schauen der (Dinge in ihrer) 

Wirklichkeit, behaupte ich, hat seine Voraussetzung, ist 

nicht ohne Voraussetzung. 

Welches ist aber für das Wissen und Schauen der (Din-

ge in ihrer) Wirklichkeit die Voraussetzung? Die geistige 

Sammlung (samādhi), muss man hierauf erwidern. Aber 

auch samādhi, behaupte ich, hat seine Voraussetzung, ist 

nicht ohne Voraussetzung. 

Welches ist aber für samādhi die Voraussetzung? Die 

Glücksempfindung (sukha) muss man hierauf erwidern. 



Quellentexte     273 

Aber auch sukha, behaupte ich, hat seine Voraussetzung, 

ist nicht ohne Voraussetzung. 

Welches ist aber für sukha die Voraussetzung? Die 

körperliche und geistige Beruhigung (passaddhi), muss 

man hierauf erwidern. Aber auch passaddhi, behaupte ich, 

hat ihre Voraussetzung, ist nicht ohne Voraussetzung. 

Welches ist aber für passaddhi die Voraussetzung? Die 

Freude (pīti), muss man hierauf erwidern. Aber auch pīti, 

behaupte ich, hat ihre Voraussetzung, ist nicht ohne Vo-

raussetzung. 

Welches ist aber für pīti die Voraussetzung? Die Inspi-

ration (pāmojja), muss man hierauf erwidern. Aber auch 

pāmojja, behaupte ich, hat seine Voraussetzung, ist nicht 

ohne Voraussetzung. 

Welches ist aber für pāmojja die Voraussetzung? Das 

Vertrauen (saddhā), muss man hierauf erwidern. Aber 

auch saddhā, behaupte ich, hat seine Voraussetzung, ist 

nicht ohne Voraussetzung. 

Welches ist aber für saddhā die Voraussetzung? Das 

Leiden (dukkha), muss man hierauf erwidern. Aber auch 

dukkha, behaupte ich, hat seine Voraussetzung, ist nicht 

ohne Voraussetzung. 

Welches ist aber für dukkha die Voraussetzung? Die 

Geburt (jāti), muss man hierauf erwidern.  

 

Aber auch jāti, behaupte ich hat ihre Voraussetzung, ist 

nicht ohne Voraussetzung. 

... die Voraussetzung für jāti ist bhava ...  

... die Voraussetzung für bhava ist upādāna ...  

... die Voraussetzung für upādāna ist taṇhā ...  

... die Voraussetzung für taṇhā ist vedanā ... 

... die Voraussetzung für vedanā ist phassa  

... die Voraussetzung für phassa sind die saḷāyātana ...  

... die Voraussetzung für die saḷāyātana ist nāmarūpa ...  

... die Voraussetzung für nāmarūpa ist viññāṇa ...  

... die Voraussetzung für viññāṇa ist sind die saṅkhāra...  



274     Unter dem Bodhibaum 

... die Voraussetzung für saṅkhāra ist avijjā, muss man 

hierauf erwidern. 

 

 So also, ihr Bhikkhus: 

    Das Nichtwissen zur Voraussetzung haben die Zu-

sammenbrauungen; 

    die Zusammenbrauungen zur Voraussetzung hat das 

Bewusstsein; 

    das Bewusstsein zur Voraussetzung haben Name-

Form; 

    Name-Form zur Voraussetzung haben die sechs Sin-

nesmedien; 

    die sechs Sinnesmedien zur Voraussetzung hat den 

Kontakt; 

    der Kontakt zur Voraussetzung hat das Gefühl; 

    das Gefühl zur Voraussetzung hat das Verlangen; 

    das Verlangen zur Voraussetzung hat das Ergreifen; 

    das Ergreifen zur Voraussetzung hat das Werden; 

    das Werden zur Voraussetzung hat die Geburt; 

    die Geburt zur Voraussetzung hat das Leiden; 

    das Leiden zur Voraussetzung hat das Vertrauen; 

    das Vertrauen zur Voraussetzung hat die Inspiration; 

    die Inspiration zur Voraussetzung hat die Freude; 

    die Freude zur Voraussetzung hat die Beruhigung; 

    die Beruhigung zur Voraussetzung hat die Glücks-

empfindung 

    die Glücksempfindung zur Voraussetzung hat die 

geistige Sammlung; 

    die geistige Sammlung zur Voraussetzung hat das 

Wissen und Schauen der Wirklichkeit; 

    das Wissen und Schauen der Wirklichkeit zur Vo-

raussetzung hat die Enttäuschung; 

    die Enttäuschung zur Voraussetzung hat das Ver-

schwinden; 
  



Quellentexte     275 

    das Verschwinden zur Voraussetzung hat die Erlö-

sung; 

    die Erlösung zur Voraussetzung hat das Wissen von 

der Vernichtung der Einflüsse. 

 

Gerade so, wie wenn es oben auf dem Gebirge stark 

regnet, wie da das abwärts strömende Wasser die Klüfte, 

Spalten und Rinnen im Gebirge ausfüllt. Wenn die Klüfte 

voll sind, füllen sich die kleinen Tümpel; wenn die kleinen 

Tümpel voll sind, füllen sich die großen Tümpel; wenn die 

großen Tümpel voll sind, füllen sich die kleinen Flüsse; 

wenn die kleinen Flüsse voll sind, füllen sich die großen 

Ströme; wenn die großen Ströme voll sind, füllen sie das 

große Meer, den Ozean.“ (SN 12, 23) 



 



Worterklärungen     277 

Worterklärungen 

Eine Vielzahl von Palibegriffen werden in diesem Buch be-

nutzt. Das spiegelt Ajahn Buddhadāsa’s Anraten wider, dass 

ernsthaft übende Studenten des Buddhismus mit den wich-

tigsten Paliwörtern und ihrer korrekten Bedeutung vertraut 

sein sollten. Die meisten der hier benutzten Begriffe sind 

bereits im Text erklärt. Um das Nachschlagen zu erleichtern 

und um zusätzliche Informationen anzubieten, wurde dieses 

Glossar erstellt.  

In jedem Fall ist es wichtig, den deutschen Begriffen, die 

hier und anderswo zu finden sind, gegenüber argwöhnisch zu 

sein, da sie selten mit den Pali Begriffen völlig gleichbedeu-

tend sind und oft unangemessene Nebenbedeutungen haben.  

 

 

 

Acariya: Lehrer, Meister. 

Adibrahmacariya: Die Grundlagen der höchsten Art zu leben. 

Ādīnava: Strafe, „Fluch“, Nachteil, Gefahr, Schaden: der Ha-

ken im Köder (assada); der negative, niedrige oder böse As-

pekt einer Sache. 

Āhāra: ‚Nahrung’, sowohl im eigentlichen Sinn wie auch im 

übertragenen Sinn als Grundlage und Bedingung: Stoffliche 

Nahrung, (sechsfacher) Bewusstseinseindruck (phassa), geis-

tiger Wille (mano-sañcetanā), Bewusstsein (viññāna). 

Ajahn: Thailändische Aussprache von acariya, Lehrer. 



278     Unter dem Bodhibaum 

Ānāpānasati-bhavanā: Die Entwicklung von Achtsamkeit 

oder Geistesgegenwart bei jedem Einatmen und Ausatmen: 

Ein dhamma (Ding, Tatsache, Phänomen) zu bemerken, zu 

untersuchen und zu kontemplieren während des Gewärtig-

seins jeder Einatmung und jeder Ausatmung. Im vollständi-

gen ānāpānasati-System des Buddha wird ein natürlicher 

Verlauf von sechszehn fortschreitenden Lektionen geübt, um 

die vier satipaṭṭhāna und die sieben bojjhanga vollständig zu 

entwickeln und die Befreiung zu verwirklichen. 

Anattā: Nicht-Selbst, Nicht-Seele, kein Selbst habend, kein 

Selbst seiend.  

Anattātā: Nicht-Selbstheit. Der Zustand bzw. die Tatsache, 

dass alle Dinge ohne Ausnahme (Nibbāna eingeschlossen) 

Nicht-Selbst sind noch eines besitzen, also jeglicher, unver-

änderlicher Essenz oder Substanz entbehren, die richtiger-

weise „Selbst“ genannt werden könnte. Diese Wahrheit ver-

neint nicht die Existenz der Dinge, sondern sie verneint, dass 

sie besessen oder kontrolliert werden könnten, außer in einem 

relativen und konventionellen Sinn.  

Anicca: Unbeständigkeit, Wechselhaftigkeit, Vergänglichkeit, 

Wandel.  

Aniccatā: Der Zustand oder die Tatsache, dass bedingt ent-

standene Dinge und alles, was wir als ich oder mein aufgrei-

fen könnten, sich in stetigem Wandel, in unaufhörlicher 

Transformation befinden - ständig entstehend, kurz bestehend 

und verlöschend.  

Anupassanā: Kontemplation: anhaltende, non-verbale, nicht 

re-aktive, unbeteiligte, ausgeglichene Untersuchung eines 

dhamma. Die vier satipaṭṭhāna sind die notwendigen Objekte 

der Kontemplation, daher: kāyānupassanā Kontemplation des 

Körpers, vedanānupassanā Kontemplation der Gefühle, ci-

ttānupassanā Kontemplation des Geistes, dhammānupassanā 

Kontemplation von dhammas. 



Worterklärungen     279 

Anusaya: Tendenzen, Neigungen. Reaktive Emotionen (ki-

lesa) hinterlassen Spuren, sie akkumulieren als anusaya. 

Wurde genügend Druck aufgebaut, fließen sie als āsava in 

den bewussten Geist ein. 

Arahat: Würdiger, völlig erwachtes Wesen, vollkommener 

Mensch, völlig frei und leer von allem Anhaften, kilesa, 

Selbstsucht und dukkha. 

Ariya-Sacca: Edle Wahrheiten, Wahrheiten der Edlen, ver-

edelnde Wahrheiten:  

1) Dukkha - jedes Erleben, das schwer zu ertragen ist. 

2) Dukkhasamudhaya - die Ursache für das Entstehen von 

dukkha, d.h. die drei Arten von Begehren: kāma-tanhā (sinn-

liches Begehren), bhava-tanhā (Sein-, Haben-, Werdenwol-

len), vibhava-tanhā (Nichtsein-, Nichthaben-, Nichtwerden-

wollen). 

3) Dukkhanirodha - „Leidenserlöschung“, Synonym für Nib-

bana, dukkha endet, wenn Begehren endet. 

4) Dukkhanirodhagāminī patipadā - der Weg der Übung, der 

zum Ende von dukkha führt: 

   sammā-ditthi = Rechte Anschauung/Ansicht/Verständnis 

   sammā-sankappa = Rechte Zielsetzung/Vorsatz/Gesinnung 

   sammā-vācā = Rechte Rede 

   sammā-kammanta = Rechtes Handeln 

   sammā-ājīva = Rechter Lebenserwerb 

   sammā-vāyāma = Rechtes Bemühen/Anstrengung 

   sammā-sati = Rechte Geistesgegenwart/Achtsamkeit 

   sammā-samādhi = Rechte Sammlung/Einigung 

Der Arahant, das wahrlich erwachte Wesen, hat diese Wahr-

heiten gründlich durchdrungen und alle zehn Zustände der 



280     Unter dem Bodhibaum 

Rechtschaffenheit (die zehn sammata = die acht Faktoren des 

Weges plus sammā-ñana = Rechtes Klarblickswissen und 

sammā-vimutti = Rechte Befreiung) verwirklicht. 

Āsava: Fermentierungen, Triebe, Ausflüsse/Einflüsse. Sie 

äußern sich im Bewusstsein als kilesa und nīvaraṇa. Ihr Ende 

(āsavakkhaya) ist gleichbedeutend mit Befreiung und Erwa-

chen. Eine Aufzählung von dreien, ohne dem Ansichtsein-

fluss, ist wahrscheinlich älter und ist häufiger in den Sutten 

erwähnt. Sinnlichkeitseinfluss(kāmāsava), Daseinseinfluss 

(bhavāsava), Ansichtseinfluss (ditthāsava), Unwissen-

heitseinfluss (avijjāsava). 

Assāda: Köder, Zauber, Reiz: der wohlschmeckende Bissen, 

der den Köder (ādīnava) verbirgt: der liebliche, befriedigen-

de, betörende, positive Aspekt eines Dinges.### 

Atamayatā, wörtl. „nicht daraus gemacht“, Unzusammen-

braubarkeit, Ungestaltbarkeit: die Unverstörtheit, Unerschüt-

terlichkeit und Unverletzbarkeit des Geistes der von keinerlei 

Erleben beeinflusst wird. 

Attā: Selbst, Ego, Seele: die Illusion, dass es ein Ding, Wesen 

oder eine Entität gäbe die dauerhaft, eigenständig und unab-

hängig wäre und Handlungsfreiheit und Kontrolle besitzen 

würde. Im konventionellen Sinne kann attā ein nützliches 

Konzept sein, aber letzten Endes hat es keine Gültigkeit. Es 

lässt sich kein persönliches, individuelles „Ich“ finden, weder 

innerhalb noch außerhalb des menschlichen Lebens und Er-

fahrungsbereiches.  

Avacara: häufig aufsteigen, Wandern. Gewahrsein, das in den 

verschiedenen Existenzbereichen aufsteigt, umherwandert 

bzw. sich mit den damit verbundenen dhammas beschäftigt. 

Sinnlicher Bereich (kāmāvacara), Formhafter Bereich 

(rūpāvacara), Formloser Bereich (arūpāvacara). 



Worterklärungen     281 

Avijjā: Nicht Wissen, Ignoranz, falsches Wissen: die teilweise 

oder vollständige Abwesenheit von vijjā (richtiges Wissen) in 

Bezug auf die Dinge, die gewusst werden müssen (die vier 

edlen Wahrheiten, anicca, dukkha, anattā, Bedingtes Zu-

sammenentstehen; auch falsches Wissen über die Dinge, d.h. 

sie als beständig, befriedigend und mit einem Selbst ausge-

stattet anzusehen.  

Āyatanā: Sinnesgrundlagen, Sinnesmedien, Grundlagen der 

Sinneserfahrung: Die innerlichen āyatanā sind die Augen, die 

Ohren, die Nase, die Zunge, der Körper und der Geist (in der 

buddhistischen Lehre gilt der Geist als sechster Sinn), also 

die sechs Sinnespforten bzw. die Sinnesorgane und die zuge-

hörigen Teile des Nervensystems. Die äußerlichen āyatanā 

sind Formen und Farben, Geräusche, Geschmäcker, Tastbares 

und geistige Anliegen oder Objekte der sinnlichen Erfahrung. 

Zusammen nennt man sie saḷāyatana. Das Unbedingte, 

Nibbāna, wird auch als „āyatanā“ bezeichnet, da es erlebt 

und verwirklicht werden kann. 

 

 

Bhagavā: Der Erhabene, eine Bezeichnung für den Buddha. 

Bhava: Existenz, Daseinsprozeß, Werdeprozeß. In der 

Dhammasprache, in einer bestimmten Weise etwas zu haben 

oder zu sein, sich damit zu identifizieren, etwas persönlich zu 

nehmen. ‘Sinnendasein’ (kāma-bhava), ‘Formhaftes Dasein’ 

(rūpa-bhava), oder ‘Formloses Dasein’ (arūpa-bhava) oder 

Dasein in unkörperlicher Himmelswelt. 

Bhāvanā: Entwicklung, Kultivierung, des moralischen Han-

delns, des Geistes und der Weisheit. Cittabhāvanā (Geistes-

entwicklung) ist dem vagen und oft mißverständlichen Wort 

„Meditation“ vorzuziehen. 



282     Unter dem Bodhibaum 

Bhikkhu: „einer, der die Gefahren der Welt erkannt hat“; je-

mand, der sein Zuhause verlassen hat, um das spirituelle Le-

ben entsprechend dem Dhamma-Vinaya zu leben. 

Bojjhanga: Faktoren des Erwachens, Erleuchtungsglieder; 

diese sieben geistigen Faktoren müssen vervollkommnet 

werden, damit der Geist befreit werden kann. Sati hält ein 

bestimmtes dhamma (Phänomen oder Lehrinhalt) im Geist 

gegenwärtig. Dhammvicaya (Analyse von dhammas, Lehrer-

gründung) untersucht dieses Ding scharfsinnig, präzise und 

tiefgreifend. Viriya (Energie, Tatkraft) hält den Geist von un-

heilsamen Faktoren frei. Pīti (Zufriedenheit bis Verzückung) 

steigt im hindernisfreien Geist auf. Passaddhi (körperliche 

und geistige Gestilltheit, Entspannung) tritt ein, sodass es zu 

samādhi (Sammlung) in der Kontemplation dieses dhamma 

kommt. Upekkhā (Gleichmut) entsteht, während die Wahrheit 

dieses dhamma durchdrungen und erkannt wird. 

Brahmacariya: das erhabene Leben: das Leben auf der 

höchsten Ebene, dem edlen achtfachen Pfad entsprechend zu 

leben. 

 

 

Cetanā: Intention, Wille, heilsam oder unheilsam der die 

Grundlage für kamma bildet.  

Citta: Geist, Herz, Geist Herz, Psyche, Gemütszustand, Geis-

teszustand, Herzensbeschaffenheit. Der übergeordnete Be-

griff für die Erlebensfähigkeit mit Stimmungen, Emotionen, 

das was erkennt und reagiert, das was in Ergreifen und Fest-

halten verwickelt ist und das Nibbana erkennen kann. 

Viññaṇa (Sinnesbewusstsein) und mano (Intellekt, der sechste 

Sinn), sind nicht synonym mit citta auch wenn es in den Tex-

ten keine strikte Trennung gibt. 



Worterklärungen     283 

Cittekaggatā: Herzenseinigung; Herzensstille; Wie wenn man 

einen Berggipfel erklommen hat, sich dort niederlässt und 

still wird. Charakterisiert ist diese geistige Einigung durch 

Unzerstreutheit und Unerschütterlichkeit.  

Citta-saṅkhāra: Geist-Gestalter: Die Dinge, die den citta ge-

stalten und „zusammenbrauen“ allen voran Gefühl und 

Wahrnehmung. 

 

 

Dāna: geben, spenden, Großzügigkeit, Großherzigkeit, Wohl-

tätigkeit; die traditionellen drei Arten sind, materielle Gaben, 

die Gabe der Furchtlosigkeit durch Einhalten der sīla und die 

Gabe des Dhamma.  

Dhamma: Ding, Dinge; sowohl bedingt entstandene Phäno-

mene als auch das unbedingte Noumenon. 

Dhamma: Wahrheit, Natur, Gesetz, Ordnung, Pflicht: das 

Geheimnis der Natur, das verstanden werden muss, um das 

Leben zum höchstmöglichen Zweck und Nutzen zu entwi-

ckeln. Die vier Hauptbedeutungen von Dhamma sind Natur, 

Gesetz und Wahrheit der Natur, die Pflicht, die erfüllt werden 

muss im Einklang mit dem natürlichen Gesetz, und die Re-

sultate, der Nutzen oder die Wohltaten, die durch die Aus-

übung dieser Pflicht entstehen. 

Dhammaniyāmatā: die Gesetzmäßigkeit, oder die natürliche 

Ordnung der Dinge; dass die Dinge natürlicherweise den Ge-

setzen der Natur folgen. 

Dhammaṭhiṭatā: die Natürlichkeit oder Gewöhnlichkeit der 

Dinge; so wie die Dinge natürlicherweise sind, also bedingt 

entstanden, unbeständig, unbefriedigend und leer. 

Dhātu: natürliche Erlebensqualitäten, Elemente; I. Die für 

alles Körperliche die unumgänglich nötigen Grundlagen: 

Feste, wörtl. Erde (pathavī-dhātu); Flüssige, wörtl. Wasser 



284     Unter dem Bodhibaum 

(āpo-dhātu); Erhitzende, wörtl. Feuer (tejo-dhātu); Bewegli-

che, wörtl. Wind (vāyo-dhātu). Diese vier werden auch als 

mahā-bhūta bezeichnet. 

II. Allgemeiner, Augen-Element, das Form-Element, das 

SehBewusstseins-Element etc.; Raum-Element und das Be-

wusstseins-Element; Angenehmes-Element, das Schmerz-

Element, etc; Sinnesbegierde-Element, das Entsagungs-

Element, etc.; Element des Erlöschens; Nibbāna-dhātu; alles 

was ist setzt sich aus ihnen zusammen.  

Dosa: jedes ‘Abgestoßenwerden’, Abneigung, Antipathie und 

alle anderen negativen Gedanken und Emotionen von leich-

tester Verstimmung bis zu äußerstem Zorn und Übelwollen; 

die zweite der drei Wurzeln (mūla) des Unheilsamen Gier, 

Hass, Verblendung, (lobha, dosa, moha). 

Dukkha: Leid, Elend, Unzufriedenheit, Stress; wörtl. „schwer 

auszuhalten“, „schwer zu ertragen“. Im engeren Sinne ist 

dukkha die Qualität des Erlebens, die entsteht, wenn im Geist 

durch avijjā die Bedingungen für Verlangen, Anhaften, Ego-

ismus und Selbstsucht geschaffen werden. Das „dukkha-

Gefühl“ nimmt Formen an wie Enttäuschung, Unzufrieden-

heit, Frustration, Aufregung, Jammer, Unbehaglichkeit und 

Verzweiflung von den gröbsten bis zu den feinsten Stufen. 

Drei Kategorien: Dukkha-dukkha, das dukkha schmerzlicher 

Erlebnisse; vipariṇāma-dukkha: dukkha aufgrund der Unbe-

ständigkeit und Unzuverlässlichkeit der Dinge;  saṅkhāra-

dukkha: dukkha in allen unbeständigen, bedingt entstandenen 

Dingen, der ihnen eigene, innewohnende Zustand des Nicht-

Zufriedenstellend-Seins (dukkhatā). 

 

 



Worterklärungen     285 

Hetu-paccaya: Ursachen und Bedingungen. Hetu, die Wurzel 

oder primäre Ursache; paccaya, die unterstützenden, sekun-

dären Bedingungen. 

Hiri ottappa: ‘Schamgefühl’ und ‘Gewissensscheu’, die Be-

schützer der Welt ohne die es keine Sittlichkeit gäbe. 

 

 

Idappaccayatā: Kausalität, Bedingtheit; wörtl. „der Zustand, 

der dies als Bedingung hat“. Die feststehende natürliche Ge-

setzmäßigkeit der Bedingtheit - erzeugend, erhaltend, endend. 

Es gibt nichts, das selbstbestehend wäre. Es gibt nur gegen-

seitige Abhängigkeit, alles ist eine Bedingung für etwas ande-

res. 

Indriya: spirituelle Fähigkeiten: Vertrauen (saddhā), Tatkraft 

(viriya), Achtsamkeit (sati), Sammlung (samādhi), Wissen 

(paññā). 

 

 

Jāti: Geburt, Im Kontext von paṭiccasamuppāda, die Geburt 

des vollausgereiften Ego. 

Jhāna: Es ist wichtig genau hinzusehen, von welcher Art 

jhāna gerade gesprochen wird. Eigentlich sollte man das 

Wort gar nicht oder wenn mit dem ebenso bedeutungsreichen 

Begriff „Meditation“ übersetzen. Das Wort „Vertiefung“ hin-

gegen entspricht eher den „Visuddhimagga-jhāna“, die mit 

Begriffen beschrieben werden, die in den frühen Lehrreden 

unbekannt sind.  

Es gibt vier rūpa-jhāna zeitweiliges Schwinden der Hem-

mungen (nīvarana) bis hin zu Schwinden der Fünfsinnentä-

tigkeit und 4 unkörperliche Gebiete (arūpāyatana), das ergibt 

acht Stufen von schrittweise weiter verfeinertem samādhi. 



286     Unter dem Bodhibaum 

Jhānanga: jhāna-Faktoren die fortschreitend weniger wer-

den. Im ersten jhāna sind es fünf: Gedankenfassung (vitak-

ka), Diskursives Denken (vicāra), Verzückung (pīti), Glücks-

gefühl (sukha) und Sammlung (samādhi) 

 

 

Kalyāna mitta: guter Kamerad, edler Freund; ein spiritueller 

Unterweiser und Ratgeber. 

Kāma: Sinnlichkeit, Sexualität: starkes Sinnenverlangen 

(kāma-taṅhā) und seine Objekte. Die Suche nach und das 

Schwelgen in Sinnesfreuden (kāma-chanda und kāma-

sukha). Die Grundlage für kāma-bhava, sinnliche Existenz. 

Kamma: körperliche, sprachliche und geistige Handlungen 

aufgrund von heilsamen oder unheilsamen Wollun-

gen/Intentionen (cetana). Handlungen ohne Vorsatz fallen 

hier nicht ins Gewicht. A IV, 232a: Vier Arten des Wirkens, 

ihr Mönche, wurden von mir kundgetan, nachdem ich sie 

selber verstanden und erfahren habe. Welche vier? Es gibt, 

ihr Mönche, ein dunkles Wirken, das dunkle Früchte bringt. 

Es gibt ein lichtes Wirken, das lichte Früchte bringt. Es gibt 

ein teils lichtes, teils dunkles Wirken, das teils lichte, teils 

dunkle Früchte bringt. Es gibt ein weder lichtes noch dunkles 

Wirken, das weder lichte noch dunkle Früchte bringt und zu 

des Wirkens Erlöschen führt.“ Kamma das Kamma zum ver-

siegen bringt, ist der edle achtfache Pfad. 

Kamma-vipāka: Ergebnis einer Handlung, Kamma-Frucht: 

Glück und Unglück das aus „guten“ und „schlechten“ Ab-

sichten resultiert. Jedes Kamma hat sofort geistige Folgen die 

für die Übung des Dhamma von besonderer Bedeutung sind 

als auch langfristige Auswirkungen. 

Kāya: Körper, Ansammlung, Haufen, Körperschaft: etwas, 

das aus verschiedenen Elementen, Organen oder Teilen zu-



Worterklärungen     287 

sammen-gesetzt ist. Gewöhnlich benützt für den physischen 

Körper, entweder den ganzen Körper oder seine Teile („Atem 

Körper“ und „Fleisch Körper“). 

Kāya-saṅkhāra: Körper Gestalter: der Atem, der den Körper 

direkt beeinflusst und gestaltet.  

Khandha: Anhäufung, Gruppe, Kategorie: die fünf grundle-

genden Funktionen, die ein menschliches Leben ausmachen. 

Diese Gruppen sind keine Dinge an sich, sie sind nur die Ka-

te-gorien, in welche alle Aspekte unseres Lebens mit der 

Ausnahme von Nibbana eingeordnet werden können. Keines 

der khandha ist ein „Selbst“, noch bilden sie gemeinsam ein 

„Selbst“, noch gibt es ein „Selbst“, das getrennt von ihnen 

existiert. Die fünf sind Formanhäufung (rūpa-kkhandha), 

Gefühlsanhäufung (vedanā-kkhandha), Wahrnehmungsan-

häufung (Wiedererkennen, Unterscheiden und Bewerten der 

Sinneseindrücke) (saññā-kkhandha), Gedankenanhäufung 

(Willensregungen, geistiges Gestalten, Emotionen) 

(saṅkhāra-kkhandha), Sinnesbe-wusstseinsanhäufung 

(viññāna-kkhandha). Wenn sie die Grundlage des Anhaftens 

bilden, werden die fünf zu den upādānakkhandha (Haftens-

gruppen, Anhäufungen belastet durch Ergreifen). 

Kilesa: Herzenstrübungen, Beschmutzungen, Unreinheiten 

des Geistes: alle Dinge, die citta abstumpfen, verdunkeln, 

trüben und beflecken. Die drei Grundkategorien der kilesa 

sind rāga (Lust) und Gier (lobha), Hass (dosa) und Ärger 

(kodha) und Verblendung (moha). Avijjā liegt allen reaktiven 

Emotionen zugrunde, wie auch ihren weniger starken Ge-

stimmtheiten den nīvarana. Die kilesa springen den Geist an 

wie ein Tiger, die nīvarana belästigen ihn wie Schmeißflie-

gen. 

 

 



288     Unter dem Bodhibaum 

Loka: Welt, subjektive Erfahrung, das was unausweichlich 

zerfällt und sich auflöst. 

Lokiya: weltlich, irdisch, weltliche Bedingungen; in der Welt 

gefangen, unter der Welt begraben sein, der Welt zugehörig 

sein. 

Lokuttara: transzendent, über und jenseits der Welt, überwelt-

lich; von weltlichen Bedingtheiten frei zu sein, obwohl man 

in der Welt lebt. 

 

 

Magga: Pfad, Weg; der ‘Achtfache Pfad’ (atthangika-magga) 

der zur Erlösung vom Leiden führende Pfad, d.i. die letzte der 

vier Edlen Wahrheiten. 1. Rechte Erkenntnis (sammā-ditthi), 

2. Rechte Gesinnung (sammā-sankappa), 3. Rechte Rede 

(sammā-vācā), 4. Rechte Tat (sammā-kammanta), 5. Rechter 

Lebenserwerb (sammā-ājīva), 6. Rechte Anstrengung 

(sammā-vāyāma), 7. Rechte Achtsamkeit (sammā-sati), 8. 

Rechte Sammlung (sammā-samādhi) 

Mano: Geist, Intellekt, Denksinn (manāyatana), von der 

Wurzel maññati (einbilden, vorstellen). Mano koordiniert die 

Sinneseindrücke, ordnet sie ein und kann sich reflexiv damit 

befassen.  

Mara: Versucher, Dämon, Teufel; häufig personifiziert, die 

wirklichen Versucher sind die geistigen Verunreinigungen. 

Moha: Verblendung: die dritte Kategorie der kilesa; Verblen-

dung beinhält Angst, Sorgen, Verwirrung, Zweifel, Neid, Be-

törung, Hoffnung und Erwartung. 

Nāmarūpa: Name-Form; aufgrund ihrer Zusammenarbeit 

kann die psycho-physische Kombination sich bewegen und 

erscheint voller Leben und Aktivität ohne eines Selbst zu 

bedürfen. S 12, 2: Empfindung (vedanā), Wahrnehmung 



Worterklärungen     289 

(saññā), Willensregung (cetanā), Kontakt (phassa), Auf-

merksamkeit (manasikāra) das heißt nāma. Die vier großen 

Bestandteile (mahābhūtā) und die daraus entstehende Form: 

das heißt rūpa.“  

Nibbāna: Kühle, Erlöschen, „das todlose Element”; das rest-

lose ‘Erlöschen’ alles in Gier, Hass und Verblendung sich 

äußernden, das Leben bejahenden und sich krampfhaft daran 

klammernden Willenstriebes, und damit die endgültige, rest-

lose Befreiung von allem künftigen Wiedergeborenwerden, 

Altern und Sterben, Leiden und Elend. Das ausdrückliche 

Ziel der buddhistischen Übung und die höchste Errungen-

schaft der Menschheit.  

Nibbuto: Kühle, der der kühl geworden ist; eine Kühle, die 

auftritt wenn entweder spontan oder durch die richtige Übung 

des Dhamma die kilesa zeitweilig versiegen. samayika 

nibbāna (zeitweilige Kühle) und tadaṅga nibbāna (zufällige 

Kühle) sind Formen von nibbuto. 

Nirodha, Auslöschen, Aufhören, Enden; etwas erfüllt seine 

Funktion nicht mehr oder kann sie nicht mehr erfüllen oder 

hat keine Funktion mehr. Bsp.: Bhava-nirodha nibbāna (das 

Erlöschen des Werdens ist Nibbāna), erfüllt bhava seine 

Funktion des Hervorbringens von jati nicht mehr ist der Da-

seinskreislauf beendet.  

Nīvarana, nīvaraṇa: Hindernisse, Hemmungen; geistige Ver-

unreinigungen zweiten Ranges, die dem Erfolg jeglicher Un-

ternehmung im Weg stehen, besonders aber der geistigen 

Entwicklung. Die fünf Hindernisse sind kāmachanda (Sin-

neslust), vyāpāda (Abneigung, Übelwollen), thīna-middha 

(Stumpfheit und Mattheit), uddhacca-kukkucca (Ruhelosig-

keit und Aufgeregtheit) und vicikicchā (Zweifel).  

 

 



290     Unter dem Bodhibaum 

Pakati: natürlich, normal; so wie die Dinge (dhamma) natür-

licherweise sind im Kontext von idappaccayatā. Auch paka-

ti-sīla, die ‘Natürliche oder eigentliche Sittlichkeit’, bildet 

den Gegensatz zu der in äußeren Vorschriften bestehenden 

Sittlichkeit (pannatti-sīla). 

Paññā: Weisheit, Einsicht, intuitive Erkenntnis: richtiges Ver-

ständnis der Dinge die wir wissen müssen, um dukkha auszu-

löschen. Drei Arten: suta-mayā paññā (wörtl. Weisheit durch 

Hören geschaffen), cintā-mayā paññā (Weisheit durch Den-

ken geschaffen) und bhāvanā-mayā paññā (Weisheit durch 

Kultivierung geschaffen). 

Pārami, pāramitā: zehn Tugenden/Fähigkeiten/Eigenschaften 

deren Ausprägung unsere spirituellen Chancen beeinflussen. 

(Großzügigkeit, Moral, Entsagung, Weisheit, energisches 

Bemühen, geduldiges Ertragen, Wahrhaftigkeit, fester Wil-

lensentschluss, liebevolle Güte, Gleichmut) 

Paṭiccasamuppada: Bedingtes Zusammenentstehen; die tief-

gründige und detaillierte ursächliche und rückbezügliche Ab-

folge, die dukkha zusammenbraut. Durch geistige Blindheit 

(avijjā) gibt es Zusammenbrauungen (saṅkhāra); durch Zu-

sammenbrauungen gibt es Bewusstsein (viññāna); ... Name 

und Form (nāma-rūpa); ... sechs Sinnesgrundlagen 

(salāyatana); ... Kontakt (phassa); ... Gefühl (vedanā); ... 

Begehren (tanhā); ... Anhaften (upādāna); ... Werden 

(bhava); ... Geburt (jāti); durch Geburt gibt es Alter und Tod 

(jarā-marana); und so entsteht die ganze Leidensmasse. 

Paṭiccanirodha: Bedingtes Erlöschen; durch das Erlöschen 

von avijjā erlöschen alle Bedingungen die dukkha unterstüt-

zen (paccaya), folglich erlischt dukkha. 

Phassa: Kontakt, Berührung, Sinneserfahrung: das Zusam-

mentreffen und Zusammenwirken von inneren Sinnesgrund-

lagen + äußeren Sinnesgrundlagen + Sinnes Bewusstsein; 

z.B. Auge + Form + Aug -Bewusstsein. Es gibt sechs Arten 



Worterklärungen     291 

von phassa den sechs Sinnen entsprechend, die von Unwis-

senheit oder von Achtsamkeit und Weisheit begleitet sein 

können. 

 

Saddhā: Zuversicht, Vertrauen, Glauben; das Vertrauen zu 

Buddha, Dhamma, Sangha, die Zuversicht, dass dukkha aus-

gelöscht werden kann. 

Samādhi: Konzentration, Sammlung: das Sammeln und Aus-

richten des geistigen Flusses. Richtiges samādhi besitzt die 

Eigenschaften von Reinheit, Stabilität, Stärke, Bereitschaft, 

Flexibilität und Sanftheit.  

Samatha-vipassanā: Geistesruhe-Einsicht: ein anderer Name 

für den achtfachen Pfad. Die beiden sind voneinander abhän-

gig und können nicht getrennt werden.  

Sammādiṭṭhi: rechtes Verständnis, rechte Anschauung, rechte 

Ansicht: jegliches Wissen in Bezug auf die vier edlen Wahr-

heiten ist der Beginn der rechten Anschauung, die in der voll-

ständigen Erkenntnis der edlen Wahrheiten perfektioniert 

wird. 

Sampajañña: Weisheit in Anwendung, bereites Verständnis, 

klares Verstehen, Wissensklarheit: die spezifische Anwen-

dung von paññā, entsprechend dem Bedarf einer gegebenen 

Situation. Häufig als sati-sampajañña. 

Samsāra: das sich drehende Rad wiederholter Ego-Geburten 

in den Bereichen egoistischer Existenz, die ununterbrochene 

Kette der von Augenblick zu Augenblick beständig wech-

selnden, durch unabsehbare Zeiten hindurch sich aneinander 

reihenden geistigen und körperlichen Daseinserscheinungen. 

Saññā: Wahrnehmung, Wiedererkennen, Einordnen: dieser 

wichtige und dehnbare Begriff bezieht sich meistens auf den 

Prozess des Wahrnehmens und Wiedererkennens eines Sin-

nesobjektes (z.B. als rot oder grün, als süß oder salzig, als 



292     Unter dem Bodhibaum 

männlich oder weiblich) und das darauf folgende Klassifizie-

ren und Bewerten (gut, schlecht, positiv, negativ) und 

schließlich auf das „Dafürhalten“, d.h. wir betrachten das 

Objekt als würde es wirklich unserer Einordnung entspre-

chen. Manchmal bedeutet es auch einfach „Erfahrung“, oder 

„Vorstellung“ oder einfach nur Erinnerung. 

Saññā vipallāsa: Verdrehtheiten oder Perversionen der Wahr-

nehmung; Vergängliches für unvergänglich halten, Leiden für 

Glück halten, Wesenloses für eine Persönlichkeit halten, Un-

schönes für schön halten. 

Saṅkhāra: Gestaltung, bedingt entstandenes Ding, Zusam-

menbrauen, Zusammengebrautes, der Vorgang etwas zusam-

menzubrauen; alles, was um zu existieren auf andere Dinge 

oder Be-dingungen angewiesen ist und folglich einen Anfang 

und ein Ende hat.  

Sati: Geistesgegenwart, Vergegenwärtigung, Erinnern, refle-

xive Bewusstheit, Achtsamkeit; das Gewahrsein des Geistes 

gerichtet auf das, was gegenwärtig ist, sei es innerlich oder 

„äußerlich“; etwas in das Gewahrsein bringen um darüber zu 

reflektieren, es zu untersuchen, es zu kontemplieren. Sati ist 

der Transportmechanismus für paññā, ohne sati kann Weis-

heit nicht entwickelt, hervorgeholt oder angewendet werden.  

Satipaṭṭhāna: Grundlagen oder Anwendungsbereiche der 

Geistesgegenwart; Wir untersuchen Leben durch und in die-

sen vier Bereichen des spirituellen Studiums: kāya, vedanā, 

citta und dhamma. 

Sikkhā: Training, Studium, Erziehung; die drei Aspekte des 

mittleren Weges. Alle buddhistischen Übungen fallen unter 

die drei sikkhā: sīla, samādhi und paññā. 

Suññatā: Leerheit, Freiheit von der Vorstellung eines We-

senskernes, der Zustand, der leer und frei von Selbst, Ich, 

Seele, Ego, oder irgendetwas, das für „Ich“ oder „ein“ gehal-



Worterklärungen     293 

ten werden könnte, ist. Auch der Zustand der Leere und Frei-

heit des Geistes von Verunreinigungen. 

Sutta: Lehrrede, wörtl. „Faden“; Lehrvorträge die dem Bud-

dha und bestimmten Schülern zugeordnet werden. 

 

Tā: „Zustand des so seins“; Die neun tā oder ñāṇa sind: 

• aniccatā = Unbeständigkeit 

• dukkhatā = Unbefriedigendheit 

• anattatā = Nicht-Selbstheit 

• dhammaṭṭhitatā = Natürlichkeit 

• dhammaniyamatā = Gesetzmäßigkeit 

• idappaccayatā = Bedingtheit 

• suññatā = Leerheit 

• tathatā = Soheit 

• atammayatā = Unzusammenbraubarkeit 

Taṇhā: Durst, Hunger, Begehren, blindes Wollen, törichtes 

Wünschen: die Ursache von dukkha, sinnliches Begehren 

(kāma-tanhā), Daseinsbegehren (bhava-tanhā); Nichtda-

seinsbegehren (vibhava-tanhā). Nicht zu verwechseln mit 

„weisem“ Wollen (chanda), das aufgrund von sammāsankap-

pa (richtige Zielsetzung, rechte Gesinnung) heilstauglich sein 

kann.. 

Tathatā: Istheit, Soheit, Geradesosein; Dinge sind gerade so, 

wie sie sind (vergänglich, unbefriedigend und Nicht Selbst) 

ohne Rücksicht auf unsere Vorlieben und Abneigungen, Vor-

stellungen und Glaubenssätze, Hoffnungen und Erinnerun-

gen. 

Tathāgata: der in der Soheit Angekommene, der so Gegange-

ne: der Buddha.  



294     Unter dem Bodhibaum 

 

 

Upādāna: Anhaften, Festhalten, Anklammern; töricht an et-

was festhalten, Dinge als „Ich“ oder „Mein“ betrachten; Din-

ge (bzw. die lustvolle-Befriedigung, (chanda-rāga, nandi), 

die wir aus ihnen beziehen) persönlich nehmen. Es werden 

vier Arten aufgeführt:  

1) kāmūpādāna - Festhalten an Sinnlichkeit 

2) sīlabbatūpādāna - Festhalten an Vorschriften, Übungen 

und Ritualen 

3) ditthūpādāna - Festhalten an Ansichten, Glaubenssätzen 

und Meinungen 

4) attavādūpādāna- Festhalten an einer Selbstvorstellung. 

 

 

Vedanā: Gefühl, Empfindung: die einfache und subjektive 

Gefühlstönung die mit einer Erfahrung (phassa) einhergeht. 

sukha vedanā, angenehmes, schönes, wohltuendes Gefühl; 

dukkha vedanā, wehtuendes, unangenehmes, schmerzliches 

Gefühl; adukkhamasukha vedanā, weder wehtuendes noch 

wohltuendes, unbestimmtes Gefühl. Bei dieser subtilen Akti-

vität des Geistes handelt es sich weder um ein körperliches 

Gefühl noch um eine Emotion.  

Vijjā: Wissen, Erkenntnis, Weisheit: richtiges Wissen darum, 

wie die Dinge wirklich sind. Es entsteht, wenn avijjā beseitigt 

ist. Annähernd gleichbedeutend mit paññā, ñāna (Erkennt-

nis), āloka (Licht) und vipassanā (Einsicht). 

Vimutti: Befreiung, Erlösung, Rettung; beginnend mit der 

Befreiung des Geistes von den kilesa bis hin zur absoluten 



Worterklärungen     295 

Freiheit von allem Anhaften, und dukkha als Gemütserlösung 

(ceto-vimutti) und Wissenserlösung (paññā-vimutti). 

Viññāṇa: Auseinanderwissen, die Anwesenheit eines Phäno-

mens, welches aus nāma und rūpa besteht. Viññāṇa wird 

hauptsächlich in der Bedeutung der bedingt entstandenen 

sechs Sinnesbewusstseinsklassen verwendet. Das Wissen um 

die Anliegen der Sinne durch die sechs Sinnestüren (Augen, 

Ohren, etc.). Die grundlegende geistige Aktivität, derer es 

bedarf, um an der Sinnenwelt teilzunehmen. 

Vipāka: Konsequenz und Resultat einer vergangenen, willent-

lichen Handlung (kamma) 

Vipassanā: Einsicht, Klarblick; wörtl. „klar sehen“, klares, 

deutliches und direktes Sehen in die wahre Natur der Dinge, 

Einsicht in aniccā, dukkha, anattā.  

Virāga: Verblassen, Leidenschaftslosigkeit, Entfleckung: das 

Aufbrechen, die Auflösung und das Verschwinden von rāga. 

Viveka: spirituelle Abgeschiedenheit, Alleinsein, Zurückge-

zogensein: ungestört zu sein in stiller Abgeschiedenheit und 

Geistesgegenwart. Es gibt drei Arten von viveka: körperliche 

Absonderung, (kāya-viveka), geistige Absonderung (citta-

viveka), Absonderung von den Daseins-Stützen (upadhi-

viveka). 

 

 



 

 


